
caso fsspx

Vescovi fai-da-te, il rischio di creare una Chiesa

parallela

ECCLESIA 11_02_2026

Louis-Marie 

de 

Blignières*

Ringraziamo la Fraternità San Vincenzo Ferrer e p. Louis-Marie de Blignières per averci 

concesso di tradurre e offrire ai lettori l’articolo La communion hiérarchique des évêques

, pubblicato nell’ultimo numero (174) della rivista Sedes Sapientiæ. L’articolo è di grande 

importanza per comprendere le ragioni che rendono inaccettabile dal punto di vista 

dogmatico la consacrazione di vescovi contro la volontà del pontefice, con lo scopo di 

https://www.brujulacotidiana.com/it/ecclesia
/it/louis-marie-de-blignieres
/it/louis-marie-de-blignieres
/it/louis-marie-de-blignieres
https://revuesedes.fr/


garantire un’autonomia totale dalla gerarchia cattolica.

Da qualche tempo, alcuni teologi sostengono che il divieto di conferire l'episcopato

senza mandato pontificio sarebbe una legge puramente ecclesiastica e, in quanto tale,

suscettibile di modifiche o eccezioni. In questo c'è una parte di verità. Ma bisogna

evitare di confondere la costituzione stessa della Chiesa con le norme giuridiche che la

esprimono e la proteggono. La prima è immutabile, le seconde possono evolversi. La

costituzione divina della Chiesa prevede, secondo la volontà di Cristo che ha inviato gli

apostoli, che l'episcopato di coloro che succedono agli apostoli non sia un semplice

insieme di prelati dotati di determinati poteri, ma un vero e proprio Corpo.

Insegnamento del magistero

Il Concilio di Trento afferma esplicitamente che l'ordine gerarchico dei vescovi è di

diritto divino:

«Il santo sinodo dichiara che […] appartengono a questo ordine gerarchico in primo

luogo i vescovi, successori degli apostoli, e che essi sono stabiliti (come afferma lo stesso

apostolo) dallo Spirito Santo a “pascere la Chiesa di Dio” (At 20,28) […]. Se qualcuno dirà

che […] quelli che, senza essere stati regolarmente ordinati e inviati dall’autorità

ecclesiastica e canonica, ma provenendo da altri, sono legittimi ministri della parola e

dei sacramenti, sia anatema» (Concilio di Trento, sess. XXII, Sul sacramento dell’ordine,

Denz. 1768 e 1777).

Papa Pio IX si è fatto portavoce dei Padri della Chiesa e del magistero di molti dei suoi

predecessori nell'insegnare questo aspetto particolare della comunione gerarchica: la

necessità dell'attuale comunione dei vescovi con la sede apostolica di Roma. «Gli stessi

primi elementi della dottrina cattolica insegnano che non può essere considerato 

vescovo legittimo, nessuno che non sia congiunto per comunione di fede e di carità con la

Pietra sopra cui è edificata la Chiesa di Cristo, e non sia legato strettamente al supremo

Pastore, a cui sono date da pascolare tutte le pecore di Cristo, e non sia unito a colui che

difende e garantisce la fraternità che è nel mondo. E in verità “a Pietro parlò il Signore:

ad uno solo, per fondare l’unità dall’uno”» (Enciclica Etsi multa luctuosa, 21 novembre

1873. Corsivo dell’autore).

Il fatto che Pio IX parli di adesione e di legame indica chiaramente che un vescovo legittimo

non può accontentarsi di una semplice fedeltà verbale («Ti riconosco come papa»), ma

deve essere in un vero rapporto gerarchico con il papa. Il riferimento alle parole di

Cristo mostra che è di diritto divino che i nuovi vescovi siano consacrati ed esercitino le

loro funzioni nella comunione gerarchica del corpo dei vescovi, articolato attorno al Sommo 

Pontefice. Ciò è manifestato dal fatto che il nuovo vescovo è consacrato da altri vescovi.



C'è un'eccezione: nel caso della consacrazione di un vescovo da parte del Sommo

Pontefice, questi può legittimamente consacrare senza vescovi co-consacranti. Ciò

sottolinea il ruolo particolare del papa all'interno del corpo dei vescovi.

Nell'antichità cristiana, la scelta del popolo di una diocesi era ratificata dalla gerarchia

locale, spesso il metropolita e i vescovi co-provinciali. La preoccupazione per la

comunione si traduceva nell'invio di lettere al papa di Roma e agli altri patriarchi. Questo

processo (diverso a seconda dei luoghi e delle epoche) era la formulazione canonica

dell'esigenza di diritto divino della comunione gerarchica nell'episcopato. In ogni caso,

nessuna consacrazione avveniva contro la volontà del papa. Si tratta del resto di una

conseguenza logica di quanto afferma san Paolo nella sua epistola ai Romani: «come lo

annunzieranno, senza essere prima inviati?» (Rm 10,15). È chiaro infatti che un vescovo

consacrato contro la volontà del capo del corpo episcopale non è «inviato» (Cf. Concilio

di Trento, ut supra).

Insegnamento dei teologi classici recenti

«Per diritto divino – scrive l'abbé Berto, teologo (peritus) di mons. Lefebvre durante il

Concilio Vaticano II –, i vescovi, anche se dispersi, sono un corpo costituito nella Chiesa»

(V.-A. Berto, Pour la Sainte Église Romaine, Éd. du Cèdre, 1976, p. 243. Cf. can. 108 §3 del 

CIC 1917).

I membri di questo corpo ricevono ed esercitano i loro poteri nella comunione gerarchica.

Questo concetto di comunione gerarchica è considerato fondamentale per il corpo

episcopale da un autore classico come dom Adrien Gréa nella sua opera fondamentale 

L’Église et sa divine constitution. È stato insegnato dal magistero durante il Concilio

Vaticano II (Lumen gentium, nn. 21 et 22, et Nota explicativa prævia, n. 2). Don Dulac,

teologo e canonista, che fu tra i primi difensori della liturgia tradizionale, scrive,

commentando il n. 21 di Lumen gentium: «Questa trasmissione, continuando l'autentica

“successione apostolica”, sancisce la legittimità sia della consacrazione che delle

funzioni. È garantita ufficialmente dalla “comunione gerarchica” di cui parla la Nota 

explicativa. Al di fuori di queste concatenazioni sacramentali e giuridiche, esiste solo ciò

che san Cipriano e san Leone chiamano “pseudoepiscopato”» (Raymond Dulac, 

La Collégialité épiscopale au IIe Concile du Vatican, Éd. du Cèdre /DMM, 1979, p. 34, n. 26).

La dottrina cattolica, sempre più esplicita, afferma che il successore di Pietro è il capo

del corpo dei vescovi. Ecco perché, presso i latini, il diritto divino della comunione

gerarchica è stato da tempo tradotto nella necessità canonica del mandato apostolico.

Tra gli orientali, fin dall'antichità più remota, il consenso collegiale e l'aspetto gerarchico

dell'ordine episcopale sono presenti e manifestati nella liturgia della consacrazione

episcopale. Nell'attuale disciplina orientale, questa comunione gerarchica si traduce



nell'elezione dei vescovi da parte del sinodo della loro Chiesa e nella concessione della

“comunione ecclesiastica” da parte del papa ai nuovi patriarchi.

La differenza rispetto al caso dei semplici sacerdoti

Trasmettere ed esercitare l'episcopato pone un problema particolare, che non esiste per

la trasmissione del presbiterato (sacerdozio dei semplici sacerdoti). L'episcopato

comporta di per sé i poteri di ordine, giurisdizione e magistero, mentre il presbiterato

comporta di per sé solo il potere di ordine, ed è per delega che il sacerdote può

esercitare i poteri di giurisdizione e magistero. Il vescovo è un «principe» della Chiesa. «Il

vescovo – scrive san Tommaso – ha un ordine in rapporto al Corpo mistico di Cristo, che

è la Chiesa, sulla quale riceve un incarico principale e quasi regale» (S. Tommaso

d’Aquino, De perfectione vitæ spiritualis, 24, 4).

L'episcopato è gerarchico per natura. Ciò che lo differenzia dal semplice sacerdozio è la

sua ordinazione al Corpo mistico. Come scrive un commentatore di San Tommaso: «Il

vescovo ha un ordine relativo al Corpo mistico di Cristo, che è la Chiesa; relativamente al

Corpo fisico di Cristo, il vescovo non ha un ordine superiore al sacerdote» (Billuart, 

Cursus theologiæ, de sacramento ordinis, c. X, d. IV, a. 2, ad 4).

In virtù della sua ordinazione essenziale al Corpo mistico, l'episcopato è l'elemento

fondamentale su cui è costruita la gerarchia della Chiesa. In esso si uniscono le due

diverse ragioni secondo cui viene ordinata l'unica gerarchia della Chiesa: l'ordine e la

giurisdizione. L'unità di questi due aspetti si trova nell'episcopato che, per istituzione

divina, occupa contemporaneamente un posto nella gerarchia dell'ordine e nella

gerarchia della giurisdizione.

Di conseguenza, con una consacrazione al di fuori della comunione gerarchica, viene

messa in discussione l'unità gerarchica della Chiesa cattolica. Creare un vescovo

significa creare una gerarchia. Se questo vescovo non è consacrato con il consenso del

papa – fondamento della gerarchia cattolica –, viene creata un'altra gerarchia.

Secondo la volontà di Cristo, l'episcopato è destinato a pascere una parte del gregge e

ha il potere di perpetuarsi, consacrando nuovi vescovi a loro volta capaci di consacrare.

Ecco perché, secondo la formula di Pio XII (Enciclica Ad Apostolorum Principis, 29 giugno

1958), una consacrazione episcopale al di fuori della comunione gerarchica costituisce di

per sé un «gravissimo attentato alla stessa unità della Chiesa». Una volta acquisito

questo potere di perpetuarsi, un gruppo dissidente ha i mezzi per continuare in un

separatismo di cui nessuno vedrà la fine, e non ha più motivo di cercare l'unità. Nella

storia, la maggior parte di questi gruppi dissidenti ha infatti cercato di ottenere

l'episcopato per garantire la propria autonomia.

Così, nel XVIII secolo, le ordinazioni episcopali conferite senza alcun legame con Roma



da un vescovo francese, monsignor Dominique Marie Varlet, furono all'origine dello

scisma di Utrecht. Nel XIX secolo, i vescovi provenienti da questo scisma consacrarono i

vetero-cattolici che rifiutavano il Concilio Vaticano I. L'«Unione di Utrecht» riunisce oggi

centinaia di migliaia di fedeli in Europa. Di fatto, le consacrazioni “autonome”

consolidano la separazione perché, una volta dotato di vescovi, il gruppo può formare

una piccola Chiesa parallela dotata di tutti i sacramenti.

Un controesempio eloquente è quello dei cattolici che rifiutarono il concordato del 1801

tra Napoleone Bonaparte e la Santa Sede. La “Petite Église” anticoncordataria continuò a

esistere per alcuni decenni in Francia. Il suo ultimo capo, monsignor de Thémines, ex

vescovo di Blois, rifiutò sempre di consacrare vescovi e persino di ordinare sacerdoti per

evitare di creare una Chiesa scismatica.

* Fondatore della Fraternità San Vincenzo Ferrer


