
Ora di dottrina / 197 – Il supplemento

Una con Cristo, cioè Corredentrice: la lezione di

suor Lucia

CATECHISMO 15_02_2026

Luisella 

Scrosati

Nel piano stabilito da Dio, ciascuno dei tre “pastorinhos” destinatari delle apparizioni del

1917 alla Cova da Iria aveva una missione specifica: Giacinta ricevette grazie speciali per

essere la combattiva aralda della salvezza delle anime; Francesco ebbe in dono luci

https://www.brujulacotidiana.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati


particolari di contemplazione per consolare il Cuore di Cristo; Lucia venne predestinata

ad una vita decisamente lunga (morirà quasi centenaria nel 2005) per poter vivere e

promuovere con discrezione nella Chiesa la devozione al Cuore Immacolato di Maria,

sostenendo in modo particolare il pontificato di san Giovanni Paolo II. Potremmo dire

che suor Lucia, negli anni trascorsi nel silenzio del monastero carmelitano di Coimbra, si

“specializzò” nella conoscenza intima del Cuore Immacolato, ed ebbe la carità di offrire

al mondo qualche luce nel suo ultimo libro Gli appelli del messaggio di Fatima, edito dalla

Libreria Editrice Vaticana. Padre Jesús Castellano Cervellera, OCD, nella presentazione,

ha parlato di un “catechismo di Fatima”, ossia della comprensione della vita cristiana alla

luce del messaggio di Fatima, e in particolare alla luce della devozione, caldamente

raccomandata dalla Madonna, al Cuore Immacolato.

Il messaggio di suor Lucia è pertanto quello di una testimone privilegiata, non

solo per le apparizioni ricevute da bambina, e poi almeno altre due volte nel corso della

sua giovinezza (Pontevedra 1925, Tuy 1929), ma anche per la singolare intimità con il

Cuore di Cristo e il Cuore di Maria che ella ha saputo coltivare in tutta la sua vita. Ma è

anche il messaggio di una testimone particolarmente importante del sensus fidei, ossia

di quella conoscenza che proviene dalla fede creduta e vissuta, di quella conoscenza che

è frutto di una connaturalità sempre più profonda con i misteri della fede cattolica,

“frequentati” quotidianamente nella preghiera, nella contemplazione, nel silenzio.

È in questo contesto che si può apprezzare il valore del suo frequente ricorso così

“naturale” (in realtà, molto soprannaturale) al titolo di Corredentrice, mentre contempla

i diversi misteri della vita di Cristo. A partire dall’Annunciazione. Dal momento in cui

Maria Santissima diede il proprio consenso all’Angelo, aderendo pienamente e senza

riserve al progetto di Dio, «per disposizione di Dio […] divenne con Cristo in certo modo

la corredentrice del genere umano» (Gli appelli del messaggio di Fatima, Città del

Vaticano, 2001, p. 105). La ragione di questa vocazione ad essere la Corredentrice è tutta

nella profonda unione di lei al Figlio, che quel fiat ha suggellato: «In questo modo, nella

più stretta unione che può esistere fra due esseri umani, Cristo iniziò con Maria l’opera

della nostra salvezza. I palpiti del Cuore di Cristo sono i palpiti del Cuore di Maria,

l’orazione di Cristo è l’orazione di Maria, le gioie di Cristo sono le gioie di Maria; da

Maria, Cristo ha ricevuto il corpo e il sangue che dovranno essere rispettivamente

immolato e versato per la salvezza del mondo. Perciò Maria, diventata una con Cristo, è

la corredentrice del genere umano» (Ibi, pp.128-129).

Non c’è momento della vita di Cristo, non c’è sentimento del Figlio a cui Maria 

non si sia associata. Ella acconsente e si unisce ad ogni tappa dell’opera della



redenzione compiuta da Gesù, divenendo, in forza di questa unione, la Corredentrice

del genere umano. L’espressione ritorna sulla penna di suor Lucia anche commentando

l’episodio della Presentazione di Gesù al Tempio; portando il Figlio al Tempio, ella non si

limita a compiere la prescrizione della Legge, ma compie un’offerta “sacerdotale”, nella

consapevolezza dell’offerta che il Padre ha domandato al Figlio e a lei medesima, per la

redenzione degli uomini: «Lungi dal volerlo sottrarre a tante pene e amarezze

[preannunciate in Is 53, 1 ss], lo prende tra le sue braccia dalla purezza immacolata, lo

porta al tempio con le sue mani verginali e lo depone sull’altare affinché il sacerdote lo

offra all’eterno Padre come vittima espiatoria e ostia di lode. Qui Maria non offre solo

suo figlio, ma offre se stessa con Cristo, perché il suo corpo e il suo sangue Gesù lo

aveva ricevuto da Maria; così Maria si offre in Cristo e con Cristo a Dio e perciò è

corredentrice con Cristo dell’umanità» (Ibi, p. 282).

È interessante notare come suor Lucia, espressione prescelta del sensus fidei, si

ponga naturalmente a favore della corredenzione di Maria, in virtù della singolare e

intima unione della Madre con il Figlio. Nella sua “catechesi”, ritorna incessantemente

l’espressione “con lui” e “in lui”, ad indicare che la corredenzione non è altro dalla

redenzione del Figlio, non è una “redenzione parallela”, ma è precisamente la

partecipazione piena della Madre all’opera del Figlio, la sua adesione profonda

nell’offerta di Lui e nell’offerta di se stessa con Lui, preannunciando e compiendo nel

modo più perfetto possibile ad una creatura quanto la Chiesa farà nei secoli, offrendo

appunto Cristo all’eterno Padre nell’Eucaristia e unendo se stessa al suo sacrificio.

Il Calvario è il punto di arrivo, la consumazione di quell’offerta e di quell’unione

iniziata nell’assenso dato a Dio nell’Annunciazione. Lì ella «condivise questa

dolorosissima passione [del Figlio] come corredentrice, essendoci stata data come

madre ai piedi della Croce» (Ibi, p. 173). La maternità di Maria nei confronti degli uomini

nasce precisamente in forza del suo essere Corredentrice, ossia della sua piena

associazione al sacrificio fecondo di Cristo. Commentando l’apparizione del 13 ottobre

1917, suor Lucia ricorda che Maria si era mostrata come l’Addolorata, la Madre dei

dolori, «perché nel suo cuore ha sofferto il martirio di Cristo, con lui e accanto a lui»,

divenendo così «la Madre del Corpo mistico, la Chiesa, che è la sua generazione

spirituale» (Ibi, pp. 173-174).

Non è possibile sostenere che Maria sia Madre della Chiesa e Madre nostra negando

al contempo la sua partecipazione al sacrificio redentore di Cristo, ossia la sua

corredenzione. La Chiesa, ci dice suor Lucia, è la sua «generazione spirituale»,

generazione avvenuta in quelle doglie del parto che le erano state risparmiate nel parto



verginale, e che invece troviamo chiaramente espresse nella Donna dell’Apocalisse. La

nuova “natura” di Maria, dopo il suo assenso all’Incarnazione del Verbo in lei, è quella di

essere una con Cristo; e in virtù di questa unione, ella, nuova Eva, concepisce e

partorisce la Chiesa e tutti i cristiani.

Il mistero più profondo del Cuore Immacolato, quello che la veggente di Fatima ha

contemplato per anni, è proprio quello di essere uno con il Cuore di Cristo. Il disegno

originario della prima donna e del primo uomo chiamati ad essere una sola carne era

immagine di un’unione ben più perfetta e feconda, quella del Cuore di Cristo e del Cuore

della Madre, che insieme hanno rigenerato l’umanità, generando la Chiesa. È a questa

profondità che suor Lucia comprende il mistero della Corredentrice.


