LA NUOVA

BUSSOLAQUOTlDlw

Direttore Riccardo Cascioli

PENSIERO CONTRO-RIVOLUZIONARIO

Torna un grande testo di Jean Ousset

Massimo
Introvigne

La storica casa editrice francese Dominique Martin Morin sembrava minacciata di
sparizione ma continua invece a operare, dopo il trasferimento da Bouere (Mayenne) a
Poitiers. Ha cosi reso di nuovo disponibile nel suo catalogo Pour qu'll régne, 'opera

fondamentale di Jean Ousset (1914-1994) [nella foto], stampata l'ultima volta nel 1998 e


https://www.brujulacotidiana.com/it/cultura
/it/massimo-introvigne
/it/massimo-introvigne

la cui prima edizione pubblica risale al 1959. La nuova facilita di reperire un'opera che
sembrava irreperibile & una buona notizia. Il libro rimane infatti l'opera maggiore
prodotta dalla scuola contro-rivoluzionaria francese nel secolo XX. La scuola contro-
rivoluzionaria prende nome dall'opposizione alla Rivoluzione francese ma non e affatto
una scuola "nostalgica" del 1788 - sa bene che se si tornasse al 1788 dopo un anno...
verrebbe il 1789 - e sviluppa al contrario una critica di un processo di allontanamento
dalla verita cattolica che ha origini molto piu remote e che chiama appunto
"Rivoluzione". Jean Ousset e la sua associazione La Cité Catholique - poi continuata sotto
altra forma - hanno proseguito questa scuola, in Francia e altrove, per gran parte del

secolo scorso.

Opera immensa, Pour qu’'ll réegne puo essere difficilmente riassunta. Non & pero
impossibile farne emergere un‘architettura. Il punto di partenza del testo e la dottrina
della regalita sociale di Gesu Cristo. In quanto Alfa e Omega, inizio e fine della Creazione,
Cristo e re di tutto l'universo. Questa regalita non si esercita solo sui cuori, ma sulle
nazioni. Ousset dedica un intero capitolo all'esegesi dell'affermazione di Gesu Cristo
secondo cui «il mio regno non e di questo mondo» (Gv 18, 36), spiegando che la frase
significa che si tratta di un regno che non nasce da questo mondo, «non proviene da
questo mondo», secondo una formula che riprende dal cardinal Louis-Edouard-Francois-
Desiré Pie (1815-1880). Tuttavia il regno di Gesu Cristo si esercita su questo mondo, e «la
formula non significa in nessun modo che Gesu rifiuti di riconoscere alla Sua Sovranita il

carattere di regalita sociale».

Dal momento che quello di Gesu Cristo é il regno della verita - il Maestro lo spiega
a Pilato, appunto dopo avergli detto che il suo regno «non é di questo mondo» - il
liberalismo relativista, che nega l'esistenza della verita, ha il suo inizio emblematico nella
successiva battuta del procuratore romano: «Che cos'e la verita?» (Gv 18, 38). Dal
liberalismo deriva il laicismo, cioé la separazione fra religione e politica. Il contrario del
laicismo non é la confusione fra politica e religione, ugualmente riprovata dalla Chiesa,
ma la distinzione fra le due sfere, che permette la loro feconda collaborazione. In campo
sociale la Chiesa enuncia principi morali che - benché si applichino anche alla vita della
societa e alla politica e non solo alla morale individuale - sono obbligatori per tutti i
cattolici. Questi non devono, per esempio, soltanto rinunciare al divorzio nella loro vita
personale ma debbono pure essere contrari alle leggi che ammettono e favoriscono il

divorzio.

La dottrina sociale della Chiesa ha anche fissato dei principi generali cosi spesso

ripetuti che un cattolico non potrebbe allontanarsene senza grave rischio per la sua



fedelta ai Pontefici e al Magistero. Ma «il dettaglio pratico, la cura giornaliera degli affari
pubblici, 'adattamento dei principi eterni della saggezza politica alle diverse condizioni
di tempo e di luogo» sono invece lasciati dal Magistero stesso alla responsabilita dei laici
cattolici. Dei laici, e non dei sacerdoti: «il laico, in un certo senso, e piu direttamente
interessato allo sviluppo della regalita sociale di Nostro Signore Gesu Cristo e questo
nella misura stessa in cui si trova, piu che il sacerdote, impegnato nell'ordine temporale,
nell'ordine civile, nell'ordine secolare, piu impegnato nelle cose sociali, piu direttamente
interessato in materia politica...». Ricordando che i sacerdoti insegnano la morale sociale
ma lasciano ai laici la scelta del modo di applicarla nelle situazioni politiche contingenti
si evitano insieme gli scogli del laicismo e del clericalismo. Va notato come queste idee
siano espresse da Ousset prima della Apostolicam actuositatem del Concilio Ecumenico

Vaticano Il, di cui anticipano un tema essenziale.

Se questa é la "tesi", per Ousset nella storia concreta degli uomini occorre avere
a che fare con |"'ipotesi", cioé con le condizioni concrete che talora impediscono di
realizzare la tesi nella sua integralita. Non € sempre illecito accontentarsi di una
realizzazione parziale: purché, anche in questo caso, la tesi della regalita sociale sia

costantemente ribadita nella sua integralita.

Il regime dell'ipotesi é determinato in Occidente dalla presenza dominante del
naturalismo, che si presenta secondo Ousset in tre gradi o categorie. Il naturalismo
della prima categoria «nega perfino l'esistenza del soprannaturale, [...] lo esclude
apertamente considerandolo una follia, un'assurdita o almeno qualche cosa che, se
esiste, € inconoscibile». Quello della seconda categoria «a rigore non nega l'esistenza del
soprannaturale, ma rifiuta di riconoscerne il primato»: il soprannaturale esiste, ma
'uomo colto, superiore e «filosofo» e in grado di farne a meno, o almeno puod non
legarsi al soprannaturale com’é presentato da una determinata religione dal momento
che i suoi strumenti filosofici - o «I'esoterismo» - gli permettono di cogliere il fondo
comune di tutte. Infine, il naturalismo della terza categoria ammette l'esistenza e in tesi
anche il primato del soprannaturale, ma pensa che si tratti di una «materia opzionale» di
cui nel contesto della societa moderna, tanto piu in campo politico e sociale, si pud
legittimamente non tenere conto, cosi evitando divisioni e polemiche che sarebbero

sostanzialmente dannose.

Il naturalismo in azione per Ousset si chiama Rivoluzione, un termine che -
secondo appunto l'insegnamento della scuola contro-rivoluzionaria - non si riferisce a
un singolo avvenimento ma a un processo plurisecolare. «La Rivoluzione € satanica», sia

nel senso che il non serviom degli angeli ribelli & il tipo di ogni Rivoluzione - cosi che «il



riferimento a Lucifero € indispensabile» - sia nel senso che Satana, «primo
rivoluzionario», continua la sua azione nella storia attraverso una «contro-Chiesa». Non
si tratta di Messe nere né di fenomeni straordinari, ma dell'«azione molto ordinaria e,
per cosi dire, continua dell'Inferno in mezzo a noi. Satanismo autentico, ma senza odore

di zolfo o apparizioni di diavoli cornuti».

Al naturalismo della prima categoria corrispondono le «truppe regolari» della
Rivoluzione: conventicole che si propongono esplicitamente la sovversione dell'ordine
naturale e cristiano. Né si tratta solo della massoneria, di cui pure Pour qu’ll régne si
occupa ampiamente. L'ampio quadro descritto da Ousset parte dai movimenti gnostici
contro cui dovettero lottare i Padri della Chiesa e gia gli apostoli; prosegue con i
manichei, i catari, gli albigesi; accenna agl'influssi della gabbalah ebraica nella
formazione di conventicole eterodosse che nel secolo XVII sventolano la bandiera dei
Rosacroce; indaga i legami fra il movimento che prende il nome dal mito dei Rosacroce e

la nascita della massoneria.

Se il dettaglio storiografico puo talora apparire, oltre cinquant'anni dopo la prima
edizione di Pour qu'll régne, superato da studi successivi, il quadro d'insieme non manca
di conservare una sua coerenza. Né Ousset indulge ad atteggiamenti "complottisti" o
immagina un’unica grande mano dietro l'intero processo rivoluzionario: «Occorre evitare
tuttavia - scrive - di farsi un'idea troppo semplice, che alla fine andrebbe a vantaggio
delle sette, di un'inesistente unita della loro intesa e della loro azione. Se la contro-

Chiesa € una, essa e pure multipla e terribilmente divisa».

L'azione della contro-Chiesa nella storia dell’'Occidente mira a distruggere quella
imperfetta ma non immaginaria realizzazione della regalita sociale di Gesu Cristo che
era stata la civilta cristiana del Medioevo attraverso tre tappe essenziali: la Riforma, la
Rivoluzione francese e il laicismo del secolo XIX, che comprende il socialismo e prepara il
comunismo. La ricostruzione di queste tappe da parte di Ousset segue - e sistematizza -
un patrimonio comune di lettura della storia che si era da tempo affermato nella scuola
contro-rivoluzionaria. Uno dei punti di riferimento di Ousset - insieme a mons. Henri
Delassus (1836-1921) - & qui mons. Jean-Joseph Gaume (1802-1879), utilizzato anche per
ricordare, ogni volta che l'autore lo giudica necessario, che mentre si esaminano gli
infiniti passaggi del processo rivoluzionario occorre non perdere mai di vista la sua

unita.

Pour qu’ll régne riprende da mons. Gaume questo brano eloquente sulla
Rivoluzione: «Se, strappando la sua maschera, le domandate: Chi sei?, vi dira: “Non

sono quello che si crede. Molti parlano di me ma ben pochi mi conoscono. Non sono né



il carbonarismo che cospira nell'ombra né il moto che tuona per le strade, né il
cambiamento dalla monarchia alla repubblica né la sostituzione di una dinastia a
un‘altra, né la turbativa momentanea dell'ordine pubblico. Non sono né le urla dei
Giacobini né il furore della Montagna [cioe della corrente di sinistra nella Convenzione
Nazionale del 1792 durante la Rivoluzione francese], né il combattimento delle barricate,
né il saccheggio, né l'incendio, né la riforma agraria, né la ghigliottina né le noyade [cioe
gli assassini per annegamento di preti caricati, sempre durante la Rivoluzione francese,
su barche che poi erano affondate]. Non sono né [Jean-Paul] Marat [1743-1793] né
[Maximilien] Robespierre [1758-1794], né [Gracchus] Babeuf [1760-1797], né [Giuseppe]
Mazzini [1805-1872], né [Lajos] Kossuth [1802-1894]. Questi uomini sono i miei figli, non
sono me. Queste cose sono le mie opere, non sono me. Questi uomini e queste cose
sono fatti passeggeri: ma io sono uno stato permanente. lo sono l'odio di ogni ordine
religioso e sociale che 'uomo non ha stabilito lui e nel quale non é re e Dio insieme. lo
sono la proclamazione dei diritti del'uomo contro i diritti di Dio. o sono la fondazione di
uno stato religioso e sociale sulla volonta dell'uomo al posto della volonta di Dio. lo sono
Dio detronizzato e 'uomo al suo posto. Ecco perché mi chiamo Rivoluzione, che significa

rovesciamento”».

Al naturalismo della seconda categoria corrisponde quella che Ousset chiama
la «quinta colonna» della Rivoluzione, cioe il progressismo all'interno della Chiesa. A
ogni fase della Rivoluzione corrisponde una fase specifica del progressismo: alla
Riforma, il giansenismo e il gallicanismo; alla Rivoluzione francese, il cattolicesimo
liberale; al processo che va dal laicismo ottocentesco fino al socialismo e al comunismo,
il modernismo - con la sua specifica declinazione sociale, il movimento politico cattolico-
democratico e modernista detto Sillon - e i cedimenti dottrinali e operativi di teologi e

uomini di Chiesa di fronte alle forze socialiste e comuniste.

Al naturalismo della terza categoria corrispondono i «nostri stessi abbandoni e
complicita»: |la fede timida, il linguaggio equivoco, il compromesso che si traveste da
prudenza, le collaborazioni ambigue. Qui Ousset affronta il tema molto delicato della
collaborazione con non credenti che si dichiarano rispettosi della causa della Chiesa.
Una certa collaborazione, afferma, & possibile. Ousset riprende una metafora dal
gesuita Pedro Descoqs (1877-1946): «<Supponiamo che due gruppi di uomini, uno di
credenti e uno di non credenti, si accordino per portare i pesanti elementi di
un’impalcatura sul sagrato di Notre Dame. Il primo gruppo ha intenzione di costruire
I'impalcatura per restaurare la facciata. Il secondo vuole costruire I'impalcatura ma
servirsene per dare fuoco alla chiesa. | due gruppi sembrerebbero d'accordo sul

risultato immediato: portare gli elementi di legno sul sagrato della cattedrale. Ma le



intenzioni e gli scopi degli uni e degli altri sono in contraddizione tra loro. Il loro
connubium e dunque semplicemente immorale e va condannato senza riserve. Ma
supponiamo invece che questi due gruppi s'intendano per trasportare gli elementi
dellimpalcatura e che tutti e due se ne vogliano servire per restaurare la facciata della
chiesa. Il primo, e vero, per spirito di fede e per rendere omaggio a Dio mentre il
secondo vuole semplicemente salvaguardare una meraviglia artistica e un'eredita della
vecchia Francia. Per quanto sia meno elevata, questa seconda intenzione non ¢ ad alcun
titolo immorale. Non si vede quindi dove starebbe l'ingiustizia e 'immoralita nei cattolici
che collaborassero con questo secondo gruppo in vista dello stesso risultato concreto
da ottenere, il trasporto degli elementi fino alla piazza di Notre Dame, perché gli uni e gli

altri si propongono di cooperare alla stessa opera buona».

Chi ha orecchie per intendere intenda, ma Ousset non si ferma qui. Aggiunge che
«un cattolico non potra mai accettare che la Chiesa sia presentata SOLTANTO come uno
strumento al servizio del bene sociale o nazionale» (p. 380). Ed esprime ampi dubbi sulla
reale possibilita di unire i nemici della Rivoluzione intorno alla nazione e al bene comune

naturale, senza riconoscere nella Chiesa la custode plurisecolare di questo bene.

Si dira - e ci saranno critici per farlo notare - che tutto I'immenso affresco della
Rivoluzione presuppone che quanto il processo rivoluzionario ha distrutto, cioé la
cristianita medioevale, meritasse di essere conservato, mentre € proprio questo che i
progressisti negano facendo rilevare che anche il Medioevo era pieno di peccatori e
d’ingiustizie. Si, risponde Ousset, ma - «coloro che per scusare i disordini del nostro
tempo - ha detto perentoriamente [Louis] de Bonald [1754-1840] - cercano esempi di
disordine nel passato dimenticano che allora il disordine era nei costumi e
nellamministrazione, mentre oggi & nelle leggi, e che non c'e disordine veramente

durevole se non quello che e consacrato dalla legislazione» (p. 407).

La terza parte di Pour qu’ll réegne mira a rispondere a un’altra obiezione: ormaila
Rivoluzione ha vinto, e non c'e piu nulla da fare. Si tratta di una serie di meditazioni di
profonda spiritualita che contemplano, rispettivamente, la Croce, Gesu Cristo come
uomo dei dolori, il mistero della Chiesa e le beatitudini evangeliche. Attraverso queste
meditazioni - che sono parte integrante del volume - Ousset intende convincere il lettore
che non si ha né il dovere né il diritto di disperare. L'enorme macchina messa in campo
dalla Rivoluzione non é riuscita a distruggere la Chiesa, perché questa é divina. Il testo
combatte anche la tentazione spiritualista di affidarsi all'intervento miracoloso del Cielo
o di ricorrere soltanto alla preghiera. Ousset ricorda la parola di santa Giovanna d'Arco

(1412-1431): «Gli uomini d'armi combatteranno, e Dio dara la vittoria».



- Jean Ousset e La Cité Catholique. A cinquant’anni da "Pour qu’ll régne”, di M.

Introvigne

-Jean Ousset et la Cité catholique. Cinquante ans aprés "Pour qu’ll régne”,

par M. Introvigne, traduction francaise de Philippe Baillet


http://www.alleanzacattolica.org/indici/articoli/introvignem355.html
http://www.cesnur.org/2010/mi-ousset-fr.html

