
MAGISTERO

Solo in Cristo la morte diventa un battesimo

ATTUALITà 03_11_2011

Massimo 

Introvigne

Celebrando il 3 novembre la Messa in suffragio dei cardinali morti nell'ultimo anno,

Benedetto XVI ha completato le riflessioni proposte il 2 novembre sulla morte,

commentando un brano del Vecchio Testamento. Si tratta del Libro del profeta Osea, e

in particolare del  versetto 2: «Dopo due giorni ci ridarà la vita e il terzo ci farà rialzare, e

noi vivremo alla sua presenza». 

https://www.brujulacotidiana.com/it/attualita
/it/massimo-introvigne
/it/massimo-introvigne


Il Papa osserva che Gesù è affezionato al Libro di Osea e lo cita spesso, ma non

cita mai il versetto 2 nella sua predicazione. Non lo cita, perché lo proclama e lo realizza

nella sua vita, con la sua passione. «Alla luce di questa parola, il Signore Gesù è andato

incontro alla passione, ha imboccato con decisione la via della croce; Egli parlava

apertamente ai suoi discepoli di ciò che doveva accadergli a Gerusalemme, e l’oracolo

del profeta Osea risuonava nelle sue stesse parole: “Il Figlio dell’uomo viene consegnato

nelle mani degli uomini e lo uccideranno; ma, una volta ucciso, dopo tre giorni,

risorgerà” (Mc 9,31)».

Anche i discepoli conoscevano il Libro di Osea, ma non lo capivano: «L’evangelista

annota che i discepoli “non capivano queste parole e avevano timore di interrogarlo” (v.

32». Gesù ha spiegato chiaramente il senso del brano di Osea, eppure anche noi non lo

capiamo. «Anche noi, di fronte alla morte, non possiamo non provare i sentimenti e i

pensieri dettati dalla nostra condizione umana. E sempre ci sorprende e ci supera un

Dio che si fa così vicino a noi da non fermarsi nemmeno davanti all’abisso della morte,

che anzi lo attraversa, rimanendo per due giorni nel sepolcro».

Ma «proprio qui si attua il mistero del “terzo giorno”» cui già Osea alludeva:

«Cristo assume fino in fondo la nostra carne mortale affinché essa sia investita dalla

gloriosa potenza di Dio, dal vento dello Spirito vivificante, che la trasforma e la rigenera».

Si tratta, a suo modo, di un battesimo, «il battesimo della passione (cfr Lc 12,50),

che Gesù ha ricevuto per noi e di cui scrive san Paolo nella Lettera ai Romani.

L’espressione che l’Apostolo utilizza - “battezzati nella sua morte” (Rm 6,3) - non cessa

mai di stupirci, tale è la concisione con cui riassume il vertiginoso mistero. La morte di

Cristo è fonte di vita, perché in essa Dio ha riversato tutto il suo amore, come in

un’immensa cascata, che fa pensare all’immagine contenuta nel Salmo 41: “Un abisso

chiama l’abisso / al fragore delle tue cascate; tutti i tuoi flutti e le tue onde / sopra di me

sono passati” (v. 8)».

Sì, la morte ci fa pensare a una caduta vertiginosa, ma «l'abisso della morte 

viene riempito da un altro abisso, ancora più grande, che è quello dell’amore di Dio,

così che la morte non ha più alcun potere su Gesù Cristo (cfr Rm 8,9), né su coloro che,

per la fede e il Battesimo, sono associati a Lui: “Se siamo morti con Cristo - dice san

Paolo - crediamo che anche vivremo con lui” (Rm 8,8). Questo “vivere con Gesù” è il

compimento della speranza profetizzata da Osea: “… e noi vivremo alla sua presenza”

(6,2)».



Nell'udienza del 2 novembre il Papa aveva fatto notare che questa speranza si

ritrova in ogni religione autentica. E tuttavia, ha precisato nell'omelia per i cardinali

defunti, «in realtà, è solo in Cristo che tale speranza trova il suo fondamento reale».

La speranza naturale di un superamento della morte nelle religioni precristiane non era

prima di valore, ma era continuamente espost al rischio di ridursi a semplice metafora

naturalistica. Dunque «rischiava di ridursi ad un’illusione, ad un simbolo ricavato dal

ritmo delle stagioni: “come la pioggia d’autunno, come la pioggia di primavera” (Os

6,3)».  «Al tempo del profeta Osea, la fede degli Israeliti minacciava di contaminarsi con

le religioni naturalistiche della terra di Canaan, ma questa fede non è in grado di salvare

nessuno dalla morte».

Oggi siamo tentatati da un nuovo paganesimo che, come quello vecchio, al

massimo di fronte alla morte riesce a parlare di cicli naturali. «Invece l’intervento di Dio

nel dramma della storia umana non obbedisce a nessun ciclo naturale, obbedisce

solamente alla sua grazia e alla sua fedeltà. La vita nuova ed eterna è frutto dell’albero

della Croce, un albero che fiorisce e fruttifica per la luce e la forza che provengono dal

sole di Dio».

Le speranze naturali e quelle pagane non salvano dalla morte. «Senza la Croce di

Cristo, tutta l’energia della natura rimane impotente di fronte alla forza negativa del

peccato. Era necessaria una forza benefica più grande di quella che manda avanti i cicli

della natura, un Bene più grande di quello della stessa creazione: un Amore che procede

dal “cuore” stesso di Dio e che, mentre rivela il senso ultimo del creato, lo rinnova e lo

orienta alla sua meta originaria e ultima».

La fede e la Scrittura ci dicono che questa sconfitta della morte è avvenuta in 

un tempo preciso. «Tutto questo avvenne in quei “tre giorni”, quando il “chicco di

grano” cadde nella terra, vi rimase per il tempo necessario a colmare la misura della

giustizia e della misericordia di Dio, e finalmente produsse “molto frutto”, non

rimanendo solo, ma come primizia di una moltitudine di fratelli (cfr Gv 12,24; Rm 8,29)».

Dopo la morte e la risurrezione del Signore, «ora sì, grazie a Cristo, grazie all’opera

compiuta in Lui dalla Santissima Trinità, le immagini tratte dalla natura non sono più

soltanto simboli, miti illusori, ma ci parlano di una realtà. A fondamento della speranza

c’è la volontà del Padre e del Figlio, che abbiamo ascoltato nel Vangelo di questa

Liturgia: “Padre, voglio che quelli che mi hai dato siano anch’essi con me dove sono io”

(Gv 17,24)».


