BUSSOLA(Y)

LETTERE IN REDAZIONE

Sconcerto per le parole su Marrazzo

06_09_2011

Caro Direttore,

sono letteralmente sconcertata per su 'La Bussola’' di Roberto
Marchesini a discolpa di Marrazzo. Mi spiace dirlo ma un articolo cosi non fa fare
bella figura a questa testata on-line.

Dopo averlo letto viene proprio voglia di inneggiare alla prostituzione, anche di
uomini, che travestiti da donna ne scimmiottano i comportamenti. La loro é una
missione, per caritd, non si tratta di uno squallido momento di sesso aberrante, ma
un momento di riposo, di ascolto, di amore!

E allora perché non accettare qualunque altro tipo di amore, se I'altro si sente
accolto? Anche quello tra omosessuali andra bene, in fondo anche loro dicono di
amarsi!

Credo sinceramente che le convinzioni di oberto Marchesini non possano trovare

spazio in un sito che vuole orientare al bene e alla verita chi lo legge.

M. Santina

Gliozzo

Gentile sig.ra Gliozzo,

credo che lei abbia equivocato 'articolo di Roberto Marchesini, e con lei qualche altro lettore
che ha interpretato le parole del nostro collaboratore come un'accondiscendenza verso certi
comportamenti. Nulla di tutto questo e sono certo che l'articolata risposta di Roberto
Marchesini, che é psicologo e psicoterapeuta di professione, fughera qualsiasi dubbio, ma
anche aprira una finestra - come faceva l'articolo del resto - su cio di cui é fatto il cuore

dell'uomo. (Riccardo Cascioli)


https://www.brujulacotidiana.com/it/lettere-in-redazione
http://www.labussolaquotidiana.it/ita/articoli-caso-marrazzo-ovveroil-volersi-sentire-amato-2913.htm

Risponde Roberto Marchesini

Sono sinceramente stupito per alcune reazioni al mio articolo relativo all'intervista
concessa da Piero Marrazzo a Repubblica, come se avessi inneggiato alla prostituzione e
a tutto quel che ne consegue. Ho scritto: “La prostituzione & una scorciatoia che da
I'illusione di essere amati”. Non credo che possa essere interpretata come un inno, e
neppure una giustificazione nei confronti della prostituzione.

Ma nessuna giustificazione: se un articolo fa intendere il contrario di quello che era nelle
intenzioni dello scrittore, ha sbagliato chi ha scritto, non chi ha letto.

Cosi provo a rimediare: I'adulterio € un peccato, Marrazzo ha sbagliato, l'unica sessualita
lecita € quella coniugale.

In questo rassicuro i lettori: sono perfettamente d'accordo con loro.

Il mio problema & questo: incontro ogni giorno persone che combattono contro una

compulsione sessuale.

Anche loro credono che I'adulterio sia un peccato e che l'unica sessualita lecita sia quella
coniugale.

Sono sinceramente affranti per il loro comportamento, e vogliono essere aiutati a capire
i motivi per i quali hanno commesso (e continuano a commettere) atti che disgustano
loro stessi.

| loro sforzi e la loro buona volonta non sono serviti a superare questi comportamenti.
Sono pentiti, hanno chiesto perdono a Dio per i loro orribili peccati, per i quali provano

sincero disgusto. Ma tutto questo non li aiuta.

Che fare, allora? Digli di rassegnarsi al peccato e di prepararsi all'inferno? Di legarsi una
macina al collo e di buttarsi nel mare? C'é poco da ridere: molti di loro pensano
seriamente al suicidio.

Una volta condannato il peccato, dunque, come aiutare il peccatore, cioé il nostro
fratello che soffre come un cane perché la sua vita € completamente rovinata da

comportamenti indesiderati?

Perché ci sia un peccato mortale, insegna la dottrina della Chiesa, occorrono tre
condizioni: la materia grave (e sicuramente I'adulterio lo €), la piena avvertenza (e ci
siamo) e il deliberato consenso. Ecco: a volte il consenso non & pienamente deliberato.
Ho in mente almeno due brani del Magistero nel quale si contempla questa situazione: il
§ 2352 del Catechismo della Chiesa Cattolica, a proposito della masturbazione, e la
Lettera della Congregazione per la Dottrina della Fede sulla cura pastorale delle persone
omosessuali (§ 11). In termini psicologici, questa forza che spinge le persone a compiere

atti contro la loro volonta si chiama compulsione. Alcune persone hanno



comportamenti compulsivi, di tipo sessuale (pornografia, masturbazione,

prostituzione...) o di altro tipo (alimentare...).

Capisco che aiutare il paziente a capire le motivazioni di questi comportamenti puo
sembrare, dall'esterno, agli occhi di chi non vive questi drammi, una giustificazione.

Eppure € I'unico modo per superarli.

Come dice san Tommaso, Omnis appetitus non est nisi boni (S. Th. I-ll, g. 8 a. 1): ogni
appetito ha per oggetto solo il bene. Eppure ci sono pulsioni che evidentemente
muovono l'uomo verso qualcosa che evidentemente non € un bene. Come é possibile?
Risponde, nello stesso articolo, san Tommaso: “Ora, bisogna considerare che, derivando
ogni inclinazione da una data forma, I'appetito naturale dipende dalla forma che si trova
nella natura; I'appetito sensitivo e quello intellettivo o razionale, chiamato volonta,
dipendono invece dalle forme avute in seguito alla percezione. Come quindi I'oggetto
verso cui tende |'appetito naturale & il bene esistente in realta, cosi I'oggetto verso cui
tende I'appetito animale o quello volontario [razionale] € il bene conosciuto. Perché
dunque la volonta tenda verso un oggetto non & necessario che esso sia un bene vero,
ma che sia conosciuto sotto 'aspetto del bene. E per questo il Filosofo [Aristotele] scrive
che «il fine € un bene, o un bene apparente»” (Cfr. ARISTOTELE, Phisica Il, 195a26.).

Dunque, quando un paziente mostra delle tendenze che lo spingono verso un male, non
e lui che e sbagliato (“Omne ens est bonum”, S. Th. |, . 5, a. 3), né i suoi appetiti (“Omnis
appetitus non est nisi boni"); bensi egli @ semplicemente attratto da un bene apparente,
ossia da qualcosa che non & un vero bene, ma che gli appare come un bene. A volte
questa distorsione & la conseguenza dell'educazione, o delle esperienze; spesso, invece,
il paziente si accontenta di un bene relativo perché pensa di non poter avere un bene
assoluto. E questo, ad esempio, il caso delle dipendenze nelle quali la persona si

accontenta di un piacere perché pensa di non poter avere un bene vero.

E' il meccanismo psicologico descritto nel bel (e breve) testo teatrale dello scrittore

statunitense Cormac McCarty intitolato Sunset limited (pp. 48-49):

“NERO (...) La paura piu grossa dell'ubriacone non e quella di morire per colpa dell'alcol,
cosa che tanto gli capitera. E restare a corto di alcol prima che gli succeda. (...) Ma se dai
un bicchiere pieno a un ubriacone e intanto gli dici che non e quello che vuole davvero,
secondo te lui che cosa ti risponde?

BIANCO Penso di potermelo immaginare, cosa mi risponde.

NERO Certo. Eppure avevi ragione tu.

BIANCO



Dicendogli che non ¢ quello che vuole davvero.

NERO Esatto. Perché quello che vuole davvero non lo puo avere. Oppure & convinto che
non lo pud avere. E quindi si ingozza di quello che non vuole davvero.
BIANCO E invece cos'e che l'ubriacone vuole davvero?

NERO Avanti, lo sai anche da solo.

BIANCO No, non lo so.

NERO Sj, invece.

BIANCO No.

NERO Hm.

BIANCO Hm cosa?

NERO Sei un caso difficile, professore.

BIANCO Guardi che neanche lei € una passeggiata.

NERO E cosi non sai cos'é che l'ubriacone vuole davvero.

BIANCO No che non lo so.

NERO Vuole quello che vogliono tutti.

BIANCO E cioe?

NERO Essere amato da Dio”

L'unica soluzione che io conosco e quella di aiutare le persone a capire che non
debbono accontentarsi di un bene apparente (il loro comportamento compulsivo), ma
che essi possono davvero avere cio che desiderano: essere amati da Dio. Anzi: che essi
SONO amati da Dio.

Concludo qui, perché credo di essere stato chiaro (lo credevo anche la volta precedente,

per la verita).

A chi ancora avesse dei dubbi sul mio pensiero circa I'adulterio e sulla mia adesione alla
dottrina morale della Chiesa, consiglio la lettura del mio Quaderno del Timone intitolato

Amore e sessualita. La teologia del corpo di Giovanni Paolo Il.



