LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

ORA DI DOTTRINA / 44 - LA TRASCRIZIONE

Santificare le feste - IL TESTO

:

Luisella

Scrosati

In questa lezione iniziamo a trattare del terzo comandamento, ovvero il comandamento

che chiede di SANTIFICARE LE FESTE. || Catechismo della Chiesa Cattolica ne parla dal

paragrafo 2168 in poi.
In apertura il Catechismo riporta il testo di Esodo 20, 8-10:

"Ricordati del giorno del sabato per santificarlo. Sei giorni lavorerai e farai ogni tuo lavoro;

ma il settimo giorno é il sabato in onore del Signore, tuo Dio: non farai alcun lavoro, né tu né


https://www.brujulacotidiana.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

tuo figlio né tua figlia, né il tuo schiavo né la tua schiava, né il tuo bestiame, né il forestiero

che dimora presso di te".

Quello che ci proponiamo in questa lezione & cercare di capire il senso che Dio ha posto
nel dare questo comandamento. Per farlo abbiamo innanzitutto bisogno di scoprire il

contesto ebraico in cui esso e inserito.

Stiamo appunto parlando del libro dell’Esodo e del decalogo di precetti che Dio ha
dato al popolo di Israele, i quali non sono mai stati aboliti dalla Chiesa, ma Gesu li ha
perfezionati. Il senso che sta alla base di tutto, quindi, lo ereditiamo dall'Antico
Testamento e dalla modalita con cui il popolo ebraico ha compreso, recepito e vissuto
questo comandamento. C'e una tradizione ebraica che ci permette di andare piu in

profondita rispetto a questo precetto.

Per capire il senso dello Shabbat, che e appunto il settimo giorno, partiamo dall'Esodo
che dice: "Sei giorni farai il tuo lavoro, il settimo é il sabato in onore del Signore tuo Dio, non

farai alcun lavoro”.

Lo schema & 6+1, dove I'uno € un giorno diverso dai sei giorni precedenti. Cio che
marca la distinzione e la differenza tra il gruppo dei sei giorni e lo Shabbat & proprio il
fatto che nei sei giorni lavorerai ed il settimo, essendo per il Signore, dunque non

lavorerai.
La tradizione ebraica inizia lo Shabbat con un duplice rito:

- un rito di introduzione che avviene al tramonto della vigllia dello Shabbat - ovvero la

benedizione del Kiddush (che & la coppa di vino);

- un rito di uscita dallo Shabbat che avviene un'ora dopo il tramonto dello Shabbat. Il

rito dell’ Havdalah, che significa separazione.

Il giorno di Shabbat € un giorno santo, sacro, che significa “separato”; € un giorno che si

colloca tra questi due riti, che lo separano dagli altri sei giorni.

Dobbiamo ricordare che Israele @ sempre chiamato il “popolo santo” di Dio;
popolo santo vuol dire popolo separato dagli altri popoli: questa idea della separazione
é un'idea fondamentale che noi abbiamo perso. La separazione indica qualcosa che é
messo a parte per Dio e che percio riverbera benefici e benedizioni per tutti. C'é un

parallelo tra Israele, il popolo santo, e lo Shabbat che ¢ il giorno santo.

Israele, il popolo santo, &€ messo a parte rispetto agli altri popoli per essere



esclusivamente per Dio; il sabato € un giorno messo a parte rispetto agli altri sei giorni,
per essere dedicato totalmente a Dio. C'e dunque un'intima relazione tra lo Shabbat e
Israele, tanto che c'é un'antica tradizione che considera lo Shabbat la sposa di Israele,

colei che diventa una cosa sola con Israele.

Questa idea fondamentale della connessione tra la separazione di Israele e e
quella del sabato per Dio ¢ anche alla base di un detto ebraico che dice cosi: "Lo

Shabbat ha custodito gli ebrei piu di quanto gli ebrei abbiano osservato lo Shabbat".

Questo significa che l'identita del popolo ebraico, anche dopo la diaspora, ¢ legata al
suo mantenimento dello Shabbat, che lo contraddistingue da tutti gli altri popoli ed un

aspetto che lega tra loro gli ebrei.

Vivere lo Shabbat significa dunque ENTRARE NELLA SANTITA E NEL RIPOSO DI DIO
che ¢ la sua contemplazione: Dio nel settimo giorno contempla I'opera delle sue mani e

da I'esempio di quello che deve fare I'uomo.

Lo schema che dicevamo prima 6+1 & uno schema fondamentale; cio vuol dire che
la vocazione dell'uomo non pud compiersi nei sei giorni dedicati al lavoro delle proprie
mani, ma si compie il settimo giorno, ovvero nel giorno in cui l'uomo alimenta e da
spazio a quella che e la sua natura piu intima ed elevata che é la contemplazione. La
contemplazione & un'attivita che non é rivolta all'utile, non ¢ finalizzata ad altro, non
“serve”, ma ha in sé stessa il proprio fine, ossia la contemplazione della realta creata e di

Dio che e il creatore di questa realta.

Il comandamento di osservare il sabato indica la finalita che orienta la vita
dell'uomo: sei giorni in cui 'uomo svolge un'attivita che é utile e che non é fine a sé
stessa, mentre il settimo giorno - che Dio per primo osserva - &€ dedicato a quello che
sara il settimo giorno eterno, ovvero la contemplazione. L'uomo se non entra in questo
schema e non ferma la propria attivita utile, e quindi non la indirizza ad un fine piu alto,

perde completamente sé stesso.

Lo Shabbat & anche il MEMORIALE DELLA LIBERAZIONE del popolo di Israele dalla
schiavitu dell'Egitto. Il memoriale non ¢ il semplice ricordare, ma significa rivivere
quell'episodio archetipo che sta all'origine e riviverlo perché in qualche modo viene

ridata la grazia ad esso legata.
Cosa é successo con la liberazione di Israele dalla schiavitu del faraone?

Dio ha decretato che il popolo di Israele non doveva piu essere schiavo della prepotenza



del faraone, ma anche di quel modo di lavorare servile e totalmente asfissiante che il
faraone aveva imposto. Al punto tale che il faraone non permetteva agli ebrei di andare
a rendere culto a Dio e quando Mose si presenta da lui per dirgli di lasciare che gli ebrei
possano andare a sacrificare al loro Dio, il faraone aumenta ancora di piu il lavoro,

aumentando ancor piu il “6” e negando il “7".

Lo Shabbat é percio cio che mantiene la liberta e che impedisce di ricadere nella
schiavitu del lavoro, che diviene cosi interamente servile e non il lavoro di un uomo
libero, dell'uomo che si eleva a Dio, che contempla Dio, che si rivolge a Dio nel culto. Il
grande errore di pensare che la domenica sia il giorno di riposo per lavorare meglio il
lunedi & il rovesciamento del senso dello Shabbat: sono i sei giorni che sono in funzione

del settimo; & il lavoro servile che € in funzione del culto e non il contrario.

Nel rito dell'Havdalah, che separa il settimo giorno dai sei giorni, ci sono degli
elementi fondamentali che hanno lo scopo di impregnare i cinque sensi dell'uomo,
perché portino il ricordo dello Shabbat durante la settimana, e li orienti verso il nuovo
Shabbat.

Come é fatto questo rito? Ci sono TRE BENEDIZIONI:
- la benedizione del fuoco

- la benedizione del vino

- la benedizione degli aromi

Il Fuoco implica vedere la luce e percepirne il calore. Gli aromi, che non sono solo
benedetti, ma che devono essere annusati, coinvolgono l'olfatto. Il vino implica il gusto.

E ascoltare la benedizione di fuoco, aromi e vino richiama I'udito.

Quindi tutti i cinque sensi sono implicati, tutto l'uomo nel suo insieme. Nei cinque sensi
si deve imprimere il sapore, I'aroma, la visione... dello Shabbat. Perché la memoria dello
Shabbat deve essere custodita nei sei giorni, affinché lo Shabbat custodisca il pio

israelita.



Per questo lo Shabbat & anche caratterizzato da UNO STACCO rispetto agli altri giorni: ci
sono dei precetti precisi (Mitzvot) che richiedono appunto di sottolineare e marcare
questa discontinuita. Per esempio, in questo giorno si devono consumare almeno tre
pasti, si deve apparecchiare la tavola in un certo modo, ci devono essere delle candele,
dei canti, c'@ un riposo... Tutto serve ad orientare I'uomo interiormente al fine

dello Shabbat, che non é I'osservanza dei precetti, ma & la contemplazione.

Attenzione! L'osservanza dell'elemento esterno non & qualcosa che ha a che fare con il
fariseismo, ma con una intelligente conoscenza di quello che € 'uomo e la
consapevolezza che se non c'é I'esterno l'interno si perde; sarebbe come conservare un

aroma senza la bottiglia che lo contiene.

Il senso dell'inspirare gli aromi @ molto importante, perché ¢ segno, secondo la
tradizione ebraica, della “seconda anima” che viene infusa in giorno di Shabbat. Che
cos'e questa infusione di una “seconda anima"? Vuol dire che I'uomo, grazie all'aiuto di
Dio, diviene capace di elevarsi al piano che non é quello del lavoro servile, ma é quello
della contemplazione. In alcuni testi si parla di uno spirito di Dio, che alla luce della

rivelazione cristiana, richiama appunto lo Spirito Santo, la terza persona della Trinita.

C'e un altro aspetto. Lo Shabbat non & solo memoria della creazione e del ritmo della
creazione; non e solo memoria della liberazione dalla schiavitu dell'Egitto; lo Shabbat &
anche ANTICIPAZIONE, caparra di quel riposo in cui si entrera nella NUOVA VITA, che
sara interamente assorbita dalla contemplazione e dal culto di Dio, come ci insegna il
libro dell’Apocalisse, presentando il trono di Dio e I'Agnello e davanti a lui tutta una corte

che vive una infinita ed eterna liturgia di gratitudine e di adorazione.

L'osservanza dello Shabbat si sposa con un altro dato fondamentale che € espresso nel
libro del Levitico e cioé I'anno sabbatico. Non solo il ciclo del 6+1 ricorre nella settimana,
ma anche negli anni: ogni sei anni, il settimo anno "non mieterai...non
vendemmierai...sara un anno di completo riposo della terra". Ritorna appunto il legame
tra il riposo e la contemplazione di Dio. Il capitolo 25, 18-22 ci ricorda che I'osservanza
dell'anno sabbatico, ma anche del giorno di sabato, & la condizione perché Dio possa

benedire la vita dell'uomo, fino a dargli il sovrappiu:



“Metterete in pratica le mie leggi e osserverete le mie prescrizioni, le adempirete e abiterete il
paese tranquilli. La terra produrra frutti, voi ne mangerete a sazieta e vi abiterete tranquilli.
Se dite: Che mangeremo il settimo anno, se non semineremo e non raccoglieremo i nostri
prodotti?, io disporro in vostro favore un raccolto abbondante per il sesto anno ed esso vi
dara frutti per tre anni. L'ottavo anno seminerete e consumerete il vecchio raccolto fino al

nono anno; mangerete il raccolto vecchio finché venga il nuovo”.



