BUSSOLA

L'INSEGNAMENTO

Santa Teresa di Gesu, maestra di preghiera

15_.10_2019

Giorgio

Maria Faré*

Santa Teresa di Gesu, nota come Santa Teresa d’Avila, visse nel XVI secolo in Spagna e fu

I'autrice della riforma “Scalza” dell'Ordine Carmelitano, dapprima del ramo femminile, e
poi del ramo maschile con l'aiuto di San Giovanni della Croce. Figura eccezionale nella
storia della Chiesa, fu monaca di clausura favorita di doni mistici, eppure condusse una
vita attivissima, contraddistinta dall'impegno a fondare i monasteri del nuovo Ordine.

Offriremo qui alcuni spunti tratti dalla sua dottrina sull'orazione che le valse nel 1970 il


https://www.brujulacotidiana.com/it/ecclesia
/it/giorgio-maria-fare
/it/giorgio-maria-fare

titolo di Dottore della Chiesa, prima donna nella storia della Chiesa a esserne insignita.

Nei suoi scritti Santa Teresa tratta in pit punti dei gradi dell'orazione, a partire
dalla preghiera vocale fino alle vette dell'estasi. Lasciamoci guidare da questa “madre
degli spirituali”[1] alla scoperta dei primi passi nel cammino dell'orazione, quelli
dell'orazione vocale e mentale, accessibili a chiunque, poiché non richiedono un

intervento mistico di Dio.

Santa Teresa fornisce una stupenda definizione della preghiera: “L'orazione
mentale non é altro, per me, che un intimo rapporto di amicizia, un frequente
trattenimento da solo a solo con Colui dal quale sappiamo d’essere amati”.[2] Ecco
dunque che, anche quando si recitano vocalmente delle preghiere come ad esempio il
Santo Rosario, il Padre Nostro, 'Ave Maria, la Liturgia delle Ore, la Santa raccomanda di
unire a questa preghiera l'orazione mentale, che “consiste nel pensare e comprendere
quello che diciamo, a chi ci rivolgiamo e chi siamo noi per parlare con un Dio cosi
grande”.[3] Sostiene infatti che I'orazione vocale, se non accompagnata dall'orazione

mentale, sia “come una musica stonata”.

Come iniziare la meditazione? Condizione essenziale e cercare la solitudine, un luogo
adatto privo di distrazione. Quindi “si fa il segno della croce, poi I'esame di coscienza,
indi si recita il Confiteor. Poi, siccome siete sole, cercatevi una compagnia. E quale pud
essere la migliore se non quella del Maestro? [...] Immaginate quindi che vi stia vicino, e
considerate 'amore e I'umilta con cui vi istruisce”.[5] “Non vi chiedo gia di concentrarvi
tutte su di Lui, formare alti e magnifici concetti e applicare la mente a profonde e

sublimi considerazioni. Vi chiedo solo che lo guardiate”.

Santa Teresa spiega che, essendo lei stessa incapace di formulare considerazioni
astratte, il suo metodo di orazione consisteva nel raffigurarsi interiormente una scena
della vita di Gesu facendo di tutto per tenerlo presente dentro di sé.[7] Nei suoi scritti
sono frequenti accenti di grande confidenza e tenerezza verso lo “Sposo”. La Santa
insiste sulla necessita di intessere con Gesu un rapporto di frequentazione e amicizia,

proprio come si & soliti fare con parenti e amici della terra.

Con grande sapienza la Santa suggerisce di scegliere i temi della meditazione senza
costrizione, assecondando la consonanza con il proprio stato d’animo: “Se siete nella
gioia potete contemplarlo risorto. [...] Se invece siete afflitte o fra i travagli, potete
contemplarlo mentre si reca al giardino degli olivi. [...] Consideratelo legato alla colonna,
sommerso nello spasimo, con le carni a brandelli: e tutto per il grande amore che ci
porta. [...] Oppure consideratelo con la croce sulle spalle, quando i carnefici non gli

permettono nemmeno di respirare. Egli allora vi guardera con quei suoi occhi tanto



belli, compassionevoli e ripieni di lacrime; dimentichera i suoi dolori per consolare i

vostri, purché voi lo guardiate e lo preghiate di consolarvi.”

"[L'anima] s'immagini di trovarsi innanzi a Gesu Cristo, conversi spesso con Lui e
cerchi dinnamorarsi della sua umanita, tenendola sempre presente. Gli chieda aiuto nel
bisogno, pianga con Lui nel dolore, si rallegri con Lui nella gioia, si guardi dal
dimenticarlo nella prosperita, e questo non con preghiere studiate, ma con parole
semplici, intonate ai suoi desideri e alle sue necessita: metodo eccellente per

approfittare molto in poco tempo”.

Per chi fatica a immaginare da sé le scene evangeliche, suggerisce di contemplare
delle immagini sacre che suscitino la devozione oppure di utilizzare un testo di

meditazione per raccogliere i pensieri e limitare le divagazioni della mente.

Santa Teresa pil volte tratta il tema degli ostacoli che rendono penosa I'orazione
e che potrebbero indurre ad abbandonarla. Una prima difficolta €, per i principianti,
costituita dalla mancanza di consuetudine. Su questo punto Santa Teresa invita
all'ascesi: "L'anima pero cerchi di abituarvisi, non curi la fatica che deve fare per
raccogliersi e vinca il corpo che reclamera i suoi diritti”. "Non si puo parlare con Dio
nel medesimo tempo che con il mondo come fanno coloro che mentre recitano
preghiere, ascoltano cio che si dice d'intorno, o si fermano a quanto vien loro nella

mente, senza alcuna cura di raccogliersi”.

Per quanto riguarda le distrazioni involontarie, Santa Teresa ammette che siano
praticamente impossibili da evitare e consiglia semplicemente di ignorarle, senza
angustiarsi: “L'unico rimedio che, dopo tanti anni di fatica, ho potuto trovare, & [...]

trattare la fantasia da pazza e abbandonarla a se stessa. Solo Iddio la pud calmare!”.

Per quanto intense e prolungate siano l'aridita o le distrazioni, la Santa ¢
irremovibile: 'orazione non va mai abbandonata. La definisce “indispensabile per tutti i
cristiani”, mezzo per tenere lontane le tentazioni del demonio e, infine, unica via
per la quale Dio pud entrare in un’anima per “prendervi le sue delizie e ricolmarla di

beni”.

* Sacerdote e Carmelitano Scalzo

Paolo VI, Omelia per la Proclamazione di S. Teresa d'Avila Dottore della Chiesa, 27



settembre 1970.

S. Teresa di Gesu, Vita, Cap. 8, n. 5.

S. Teresa di Gesu, Cammino di Perfezione, Cap. 25, n. 3. Cfr. anche Cammino di

Perfezione, Cap. 22, nn. 1 e 3.

Cammino di Perfezione, Cap. 25, n. 3.

Cammino di Perfezione, Cap. 26, n. 1.

Cammino di Perfezione, Cap. 26, n. 3.

Cfr. Vita, Cap.4,n. 7.

Cammino di Perfezione, Cap. 26, nn. 4-5.

Vita, Cap. 12, n. 2.

Cfr. Cammino di Perfezione, Cap. 26, nn. 9 e 10.

Cammino di Perfezione, Cap. 28, n. 7.

Cammino di Perfezione, Cap. 24, n. 4.

Vita, Cap. 17,n. 7.

Cammino di Perfezione, Cap. 16, n. 3.

Cfr. Cammino di Perfezione, Cap. 23, n. 4.

Vita, Cap. 8, n. 9.



