
Ora di dottrina / 190 – Il supplemento

San Massimiliano Kolbe e la predestinazione di

Maria

CATECHISMO 28_12_2025

Luisella 

Scrosati

Contemporaneo del beato Alfredo Ildefonso Schuster, un altro santo spicca per la

comprensione e la difesa del mistero di Maria Santissima: san Massimiliano Maria Kolbe

(1894-1941). Pur desideroso di scrivere un’opera sistematica sulla Madre di Dio, il

https://www.brujulacotidiana.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/addolorata-e-corredentrice-il-mistero-di-maria-spiegato-da-schuster


glorioso martire polacco non riuscì mai a portare a compimento il suo intento, complici

un’attività quasi febbrile e in seguito il suo internamento nel campo di sterminio di

Auschwitz, con la morte ad appena 47 anni. La Provvidenza ha comunque disposto che

egli lasciasse numerosi scritti sulla Madonna, principalmente articoli di rivista e

interventi per conferenze, insieme ai preziosi Appunti che iniziò a dettare a dei confratelli

già nel 1939, intensificando le sue riflessione nell’agosto del 1940, esattamente un anno

prima della sua morte.

La mariologia di padre Kolbe, ricostruibile dai suoi scritti oggi fruibili nei tre volumi

delle Fonti Kolbiane (Edizioni Messaggero Padova, 2017, 2019, 2023; noi ci riferiremo

invece all’edizione del 1976, Gli Scritti di Massimiliano Kolbe), pur non essendo

sistematica, offre una visione di straordinaria ampiezza e intensità. Nel solco del beato

Giovanni Duns Scoto (1265/6-1308), il pensiero teologico di san Massimiliano è intriso

del primato di Cristo su ogni creatura. Nella mente divina, come ricorda san Paolo (cf.

Col 1, 16; 1Cor 8, 6), tutta la creazione è stata compiuta per mezzo del Verbo e in vista

della sua unione con la natura umana, così che Egli è causa esemplare di ogni cosa,

senso e fine di ogni fibra dell’essere creaturale.

La predestinazione di Cristo trova la sua ragion d’essere nel sovrabbondante e

infinito amore trinitario ed è pertanto precedente la caduta, sia degli angeli che degli

uomini. C’è di più: padre Kolbe fa propria l’affascinante e conveniente tesi di diversi

Padri della Chiesa e teologi, secondo cui la ribellione angelica nascerebbe proprio dal

rifiuto di questo disegno trinitario di porre il Verbo incarnato, vero Dio e vero uomo,

come Mediatore universale. Alcuni angeli, allorché Dio rivelò loro il suo progetto, si

ribellarono all’idea che fosse la natura umana assunta dal Verbo a divenire lo strumento

della salvezza, della grazia, del gaudio, non solo per gli uomini, ma per gli angeli stessi;

l’umanità di Cristo divenne per loro scandalo, motivo di rivolta e quindi di caduta.

San Massimiliano si riallaccia dunque a questa predestinazione eterna di Cristo,

ma, per così dire, la amplia, scoprendo in essa l’innesto di un altro primato, quello di

Maria Santissima. Nella prospettiva kolbiana, ella entra con titolo materno in quell’unico

decreto eterno che predestina il Figlio di Dio ad assumere la carne umana e ad offrirla

sull’altare della Croce per riunire tutto in Dio. Precisamente per il fatto che Cristo è la

ragion d’essere di ogni cosa e Maria Santissima è predestinata dall’eternità ad esserne la

Madre, anch’ella è, congiuntamente e subordinatamente a Lui, il senso di ogni cosa.

Secondo san Massimiliano, la caduta angelica fu motivata non solo dal rifiuto del

Cristo, ma anche dal rifiuto della Madre di Dio, di una donna, pienamente umana,

innalzata al di sopra di ogni altra creatura e causa di salvezza di tutti; non appena agli



angeli venne concesso di poter contemplare il mistero del Figlio di Dio, predestinato ad

essere Figlio dell’uomo, essi “videro” anche Maria, predestinata ad essere la Madre di

Dio: una porzione di essi rifiutò di adorare il piano divino e di servirlo. C’è un testo di san

Massimiliano di straordinaria densità: «Creando gli Angeli (prima degli uomini), Dio volle

che essi dessero in piena coscienza e libertà la prova che sempre e in tutto avrebbero

desiderato compiere la sua volontà. Manifestò loro il mistero dell’Incarnazione e rivelò

che avrebbe chiamato all’esistenza un essere umano dotato di anima e di corpo e che

avrebbe innalzato tale creatura alla dignità di Madre di Dio, per cui ella sarebbe

divenuta pure loro regina […]. Innumerevoli schiere di spiriti angelici salutarono con

gioia Colei che il loro Creatore aveva deciso di elevare in modo così sublime e resero

omaggio con umiltà alla loro Signora. Alcuni di essi, tuttavia, con Lucifero a capo, si

ribellarono e non vollero sottomettersi alla volontà di Dio. Si considerarono infatti assai

superiori ad un essere umano rivestito di carne. Un simile atto di venerazione parve ad

essi uno svilimento della loro dignità, si lasciarono trasportare dalla superbia e

rifiutarono di compiere la volontà di Dio» (Gli Scritti, III, pp. 723-724).

La cifra della ribellione iniziale fu dunque non solo il rifiuto del mistero di un Dio che

sceglie di assumere la natura umana, ma anche quello di un Dio che sceglie di unire a Sé

una donna, rendendola sua Madre ed elevandola così «al di sopra di ogni altra creatura,

ed è una creatura “divina” in modo ineffabile» (Ibi, p. 516). È in forza di questa

predestinazione eterna con Cristo, di questa elevazione unica che proviene dai meriti di

Cristo, che Maria è l’Immacolata Concezione, esente dunque dalla colpa che grava sui

figli di Eva e investita della pienezza della grazia (cf. Lc 1, 28). Partendo da questo

straordinario “capitale” di grazia e perfezione, Maria è capace di rispondere all’amore di

Dio nel modo più pieno e perfetto; e di fatto corrisponde a questa sua vocazione,

portando così ad un insuperabile compimento il senso della creazione, che è appunto

quello di rispondere all’amore del Creatore. È così che nella Vergine Santa tutta la

creazione trova il suo senso e il suo compimento.

Questa predestinazione di Maria con Cristo, predestinato ad essere il Mediatore tra

Dio e gli uomini, è il fondamento ontologico del suo essere Mediatrice. L’attività

mediatrice di Maria è radicata in questa sua unione perfetta con Cristo, in questo suo

essere Mediatrice con e nel Mediatore. La sua non è dunque una seconda mediazione, o

una mediazione parallela, o una mediazione antecedente, quasi che Cristo non possa

essere Mediatore diretto e immediato di ogni uomo, ma una sorta di dilatazione

dell’unica mediazione del Verbo incarnato, a cui è intimamente unita come Madre

immacolata, piena di grazia; così che san Massimiliano poteva scrivere con grande

proprietà e sottigliezza: «Noi passiamo con una [Maria] all’altro [Cristo], ma non da una



all’altro» (Gli Scritti, I, p. 132).

Predestinazione eterna con Cristo quale sua Madre nell’Incarnazione, come

fondamento della sua mediazione, dunque; una mediazione che non si colloca perciò

semplicemente nell’ordine operativo della dispensazione delle grazie, ma nell’ordine

ontologico, in quello che Maria è ed è stata predestinata con Cristo ad essere. E

quest’ultima a sua volta è il fondamento del mistero della sua corredenzione. Perché,

non lo si ripeterà mai abbastanza, nel presente ordine delle cose, l’Incarnazione del

Verbo è redentrice: Cristo è redentore dell’uomo, dal momento che l’uomo ha scelto di

allontanarsi da Dio, assoggettandosi al potere del maligno, del peccato, della morte. Di

conseguenza, anche la mediazione dell’Immacolata Madre di Dio diviene mediazione

corredentrice: «Madre del Redentore perciò Madre dei Redenti (Corredentrice)», come

amava dire padre Kolbe.

Sulla scorta dei Padri, anch’egli insisteva sul parallelo fondante tra Eva, causa

attiva e immediata della caduta del genere umano, sebbene subordinata ad Adamo, e

Maria, causa altrettanto attiva e immediata della nostra riparazione, perché subordinata

a Cristo e in Lui. Il pensiero di p. Kolbe, che abbiamo solo potuto tratteggiare, è di

straordinaria importanza non solo per la sua profondità, ma anche perché egli ha

affermato il mistero dell’Immacolata Madre di Dio, elevata al di sopra di ogni altra

creatura, Mediatrice e Corredentrice, precisamente a partire dell’assoluto primato di

Cristo, dal suo essere l’unico Mediatore e Redentore. Nella sua contemplazione, egli ha

saputo cogliere come questa unicità di Cristo non sia la ragione che esclude la

mediazione di Maria, ma proprio ciò che la fonda, in forza di quell’unico decreto eterno

di predestinazione della Madre di Dio con il Figlio


