BUSSOLA

IL LIBRO DEL PAPA

«Riconosci il tuo peccato, troverai la

Misericordia»
revig FRANCESCO

J-Q O
d: Do
; Miagas undeo.

UNE CONYErsarione con

ANpDiriea TORNIELLY

E stato presentato oggi in Vaticano il libro Il nome di Dio é misericordia (Piemme), dove
Andrea Tornielli intervista Papa Francesco sul tema che e al centro del suo pontificato, la

misericordia. Il libro € un’utile e commovente guida al’Anno Santo della Misericordia, e


https://www.brujulacotidiana.com/it/ecclesia
/it/massimo-introvigne
/it/massimo-introvigne

chiarisce in modo netto che la misericordia non ha nulla a che fare con il buonismo o
con presunte negazioni della realta del peccato. Al contrario, il Pontefice spiega che solo
chi si riconosce peccatore riesce a incontrare la misericordia di Dio, e che il luogo
privilegiato di questo incontro & il confessionale. Il libro comprende cinque diversi nuclei

tematici. Il primo é relativo alle fonti del Magistero di Francesco sulla misericordia.

Dall'inizio del suo pontificato, spiega il Papa, ha voluto proporre una Chiesa che
«non aspetta che i feriti bussino alla sua porta, li va a cercare per strada, li raccoglie, li
abbraccia, li cura, li fa sentire amati», e a tutti annuncia la misericordia. Ma non si tratta,
afferma il Pontefice, di una novita. Le fonti ispiratrici di questa proposta sono San
Giovanni XXIll, il Beato Paolo VI e soprattutto I'enciclica di San Giovanni Paolo Il

Dives in misericordia, nella quale il Papa polacco ha affermato che «la Chiesa vive una vita
autentica quando professa e proclama la misericordia, il piu stupendo attributo del

Creatore e del Redentore, e quando accosta gli uomini alle fonti della misericordia».

Francesco insiste anche su Santa Faustina Kowalska, I'apostola della Divina
Misericordia, la cui devozione unisce San Giovanni Paolo I, Benedetto XVI e I'attuale
Pontefice. Francesco cita pure un'impegnativa affermazione teologica del Papa teologo,
Benedetto XVI: «La misericordia € in realta il nucleo centrale del messaggio evangelico, e
il nome stesso di Dio, il volto con il quale Egli si é rivelato nell'antica Alleanza e
pienamente in Gesu Cristo, incarnazione del’Amore creatore e redentore». Ma
ultimamente, insiste Francesco, le fonti del primato della misericordia sono nella Sacra
Scrittura: «la misericordia é la carta d'identita del nostro Dio». Il Papa cita San Paolo
nella Seconda Lettera a Timoteo (2, 13): «Se siamo infedeli, Lui rimane fedele, perché non
puo rinnegare sé stesso». «Tu puoi rinnegare Dio, commenta Francesco, tu puoi peccare
contro di Lui, ma Dio non puo rinnegare sé stesso, Lui rimane fedele». Ci sono poi delle
fonti, per cosi dire, piu personali. Il Papa cita il teologo gesuita padre Gaston Fessard e il

suo libro La Dialectique des “Exercises spirituels” de S. Ignace de Loyola.

In particolare, Francesco afferma di avere appreso da Fessard I'importanza
della capacita di provare quella vergogna di fronte ai propri peccati che «eé una delle
grazie che sant'lgnazio fa chiedere nella confessione dei peccati davanti al Cristo
crocifisso». Il Papa ha ritrovato questi concetti anche «nelle omelie del monaco inglese
San Beda il Venerabile», e nell'esperienza concreta dei grandi confessori. Ne cita alcuni
che ha conosciuto personalmente, e San Leopoldo Mandic, di cui ha letto in particolare
nelle omelie di Papa Giovanni Paolo . E cita anche il famoso teologo domenicano
Antonio Royo Marin. Nel suo primo Angelus da Pontefice, Francesco aveva ricordato una

vecchia penitente argentina, che in confessione gli aveva detto: «Se il Signore non



perdonasse tutto il mondo non esisterebbex». «Durante quel primo Angelus - rivela ora il
Papa -, dissi, per farmi capire, che la mia risposta era stata: “ma lei ha studiato alla

Gregorianal”. In realta, la vera risposta fu: “Ma lei ha studiato con Royo Marin!"».

Il secondo nucleo tematico del libro spiega la scelta di mettere oggi la
misericordia al centro del Magistero. Questa scelta, afferma Francesco, € necessaria
perché quella di oggi «& un'umanita ferita, un'umanita che porta ferite profonde. Non sa
come curarle o crede che non sia proprio possibile curarle. E non ci sono soltanto le
malattie sociali e le persone ferite dalla poverta, dall'esclusione sociale, dalle tante
schiavitu del terzo millennio. Anche il relativismo ferisce tanto le persone: tutto sembra
uguale, tutto sembra lo stesso». Il relativismo porta a perdere il senso del peccato. Il
venerabile Pio XIl, ricorda Francesco, «piu di mezzo secolo fa, aveva detto che il dramma
della nostra epoca era l'aver smarrito il senso del peccato, la coscienza del peccato. A
questo si aggiunge oggi anche il dramma di considerare il nostro male, il nostro peccato,
come incurabile, come qualcosa che non puo essere guarito e perdonato». Non si crede
piu al peccato, dunque non ci si confessa, ma si cercano gli aiuti piu bizzarri nelle nuove
religioni e nell'occultismo. Francesco ricorda di avere appreso dal cardinale Giacomo
Biffi questa citazione dello scrittore inglese Gilbert Keith Chesterton: «Chi non crede in
Dio, non & vero che non crede in niente, perché comincia a credere a tutto». E
commenta: «Una volta ho sentito una persona dire: ai tempi di mia nonna bastava il
confessore, oggi tante persone si rivolgono ai chiromanti... Oggi si cerca salvezza dove si

puoO».

Il terzo nucleo tematico riguarda la confessione. Non basta dire, ricorda il Papa,
che riconosco il mio peccato e me ne pento davanti a Dio. «<Ma e importante che io
vada al confessionale, che metta me stesso di fronte a un sacerdote che impersona
Gesu, che mi inginocchi di fronte alla Madre Chiesa chiamata a dispensare la
misericordia di Dio. C'e un’oggettivita in questo gesto, nel mio genuflettermi di fronte al
prete, che in quel momento & il tramite della grazia che mi raggiunge e mi guarisce». Il
Papa ricorda e spiega le sue immagini usate in omelie a Santa Marta secondo cui il
confessionale non & né «una tintoria» né «una stanza delle torture». Quella della tintoria,
spiega, era «unimmagine per far capire l'ipocrisia di quanti credono che il peccato sia
una macchia, soltanto una macchia, che basta andare in tintoria perché te lavino a secco
e tutto torni come priman. E I'atteggiamento di tanti che continuano a commettere lo

stesso peccato, pensando che tanto poi se ne confesseranno.

Quanto all'immagine della «stanza di tortura», Francesco spiega che era

destinata ai confessori, qualche volta troppo curiosi specie nel campo sessuale. Il



Papa li invita a guardare al dialogo di Gesu con l'adultera, un grande esempio per i
confessori. Gesu non chiede alla donna quante volte lo ha fatto, con chi e come. Sta
all'essenziale: «Vai e non peccare piu». Mentre qualche volta tra i confessori «ci puo
essere un eccesso di curiosita, in materia sessuale, soprattutto. Oppure un’insistenza nel
far esplicitare particolari che non sono necessari». L'invito ai confessori alla misericordia,
afferma ancora il Papa, non significa che debbano assolvere sempre. Ci sono casi in cui
I'assoluzione non si pud dare. Ma in questi casi, «se il confessore non puo assolvere, che
spieghi il perché ma dia comunque una benedizione, anche senza assoluzione

sacramentale» e non interrompa il dialogo con il penitente.

Il quarto nucleo tematico riguarda I'atteggiamento giusto in cui dobbiamo porci
nei confronti della Divina Misericordia e quindi della confessione. L'essenziale & che
noi «siamo coscienti del nostro peccato, del male compiuto, della nostra miseria, del
nostro bisogno di perdono, di misericordia». Se pensiamo di non essere capaci,
chiediamolo al Signore. «Dio ci attende, aspetta che gli concediamo soltanto quel
minimo spiraglio per poter agire in noi, col suo perdono, con la sua grazia». Ha atteso
anche Simon Pietro, il cui tradimento - aggiunge Francesco - mostra che anche i Papi
debbono riconoscersi peccatori. Dobbiamo anzitutto imparare e riconoscere che «c'e il
peccato originale. Un dato del quale si puo fare esperienza. La nostra umanita e ferita,
sappiamo riconoscere il bene e il male, sappiamo che cosa € male, cerchiamo di seguire
la via del bene, ma spesso cadiamo a motivo della nostra debolezza e scegliamo il male.
E la conseguenza del peccato d'origine, del quale abbiamo piena coscienza grazie alla

Rivelazione».



Il peccato originale non & una leggenda. La Sacra Scrittura «si serve di un
linguaggio immaginifico per esporre qualcosa di realmente accaduto alle origini
dell'umanita». Se il peccato originale non fosse una realta, non si capirebbe perché Gesu
Cristo «ha accettato di farsi torturare, crocifiggere e annientare per redimerci dal
peccato». Al penitente, per fare una buona confessione, si chiede che «sappia guardare
con sincerita a sé stesso e al suo peccato. E che si senta peccatore, che si lasci
sorprendere, stupire da Dio. Perché lui ci riempia con il dono della sua misericordia
infinita dobbiamo avvertire il nostro bisogno, il nostro vuoto». La verita sul peccato e la
misericordia non si escludono, ma si richiamano. «La Chiesa condanna il peccato perché
deve dire la verita: questo & un peccato. Ma allo stesso tempo abbraccia il peccatore che
si riconosce tale, lo avvicina, gli parla della misericordia infinita di Dio». Senza
riconoscere il proprio peccato non si puo incontrare la misericordia. «La misericordia c'e,
ma se tu non vuoi riceverla... Se non ti riconosci peccatore vuol dire che non la vuoi

ricevere, vuol dire che non ne senti il bisogno».

Rispondendo a una domanda di Tornielli sul famoso «chi sono io per giudicare»
riferito alle persone omosessuali, Francesco spiega che «avevo detto in quella
occasione: se una persona e gay, cerca il Signore e ha buona volonta, chi sono io per
giudicarla? Avevo parafrasato a memoria il Catechismo della Chiesa cattolica, dove si
spiega che queste persone vanno trattate con delicatezza e non si devono emarginare.
Innanzitutto mi piace che si parli di “persone omosessuali”: prima c’e la persona, nella
sua interezza e dignita. E la persona non é definita soltanto dalla sua tendenza sessuale:
non dimentichiamoci che siamo tutti creature amate da Dio, destinatarie del suo infinito
amore. lo preferisco che le persone omosessuali vengano a confessarsi». Sbaglia chi
oppone la misericordia alla verita o alla dottrina: «la misericordia & vera, & il primo
attributo di Dio. Poi si possono fare delle riflessioni teologiche su dottrina e
misericordia, ma senza dimenticare che la misericordia e dottrina». Lo hanno negato le
eresie «che riemergono sotto altre forme: i catari, i pelagiani che giustificano sé stessi
per le loro opere e per il loro sforzo volontaristico, atteggiamento quest'ultimo gia
contrastato in maniera molto limpida nel testo della Lettera ai Romani di Paolo.

Pensiamo allo gnosticismo, che porta quella spiritualita soft, senza incarnazione».

E difficile per la Chiesa tenere insieme verita e misericordia, evitando
fraintendimenti? E difficile, ma & obbligatorio. «Bisogna entrare nel buio, nella notte
che attraversano tanti nostri fratelli. Essere capaci di entrare in contatto con loro, di far
sentire la nostra vicinanza, senza lasciarci avvolgere e condizionare da quel buio. Andare

verso gli emarginati, verso i peccatori, non significa permettere ai lupi di entrare nel



gregge». Ma, mentre vigila sui lupi, la Chiesa e attenta a incontrare le pecorelle smarrite
che hanno mosso i primi timidi passi sulla via del ritorno all'ovile. «A volte c'@ il rischio
che i cristiani, con la loro psicologia di dottori della Legge, spengano cio che lo Spirito
Santo accende nel cuore di un peccatore, di qualcuno che sta sulla soglia, di qualcuno

che comincia ad avvertire la nostalgia di Dio».

Il quinto nucleo del libro riguarda la dimensione sociale e politica della
misericordia. Questa dimensione, afferma il Papa che ha antenati piemontesi, non pud
essere negata se «pensiamo al Piemonte della fine dell'Ottocento, alle Case della
misericordia, ai santi della misericordia, il Cottolengo, don Bosco...». Santi che si sono
anche occupati di rendere piu umana la condizione dei carcerati, una causa che sta
molto a cuore a Francesco. «Con la misericordia la giustizia & piu giusta, realizza davvero
sé stessa. Questo non significa essere di manica larga, nel senso di spalancare le porte
delle carceri a chi si @ macchiato di reati gravi. Significa che dobbiamo aiutare a non

rimanere a terra coloro che sono caduti».

Francesco spiega anche perché é cosi severo sulla corruzione. Non si tratta di
un peccato specifico - quasi che fosse corrotto solo il politico che ruba - ma di un
atteggiamento mentale, che come tale riguarda tutti i peccati. «La corruzione é il peccato
che invece di essere riconosciuto come tale e di renderci umili, viene elevato a sistema,
diventa un abito mentale, un modo di vivere. Non ci sentiamo piu bisognosi di perdono
e di misericordia, ma giustifichiamo noi stessi e i nostri comportamenti». «ll peccato,
soprattutto se reiterato, puo portare alla corruzione»: «il corrotto si stanca di chiedere
perdono e finisce per credere di non doverlo piu chiedere». In fondo, la corruzione & la
manifestazione, che diventa sociale, della perdita sia del senso del peccato sia della
vergogna di fronte ai peccati. Dobbiamo tutti «chiedere la grazia di riconoscerci
peccatori, responsabili di quel male. Piu ci riconosciamo bisognosi, piu ci vergogniamo e

ci umiliamo, piu presto veniamo inondati dal suo abbraccio di Grazia».

Il luogo dove apprendere il senso del peccato e della misericordia & la famiglia:
«eé l'ospedale piu vicino: quando uno e malato ci si cura [i, finché si pud. La famiglia e la
prima scuola dei bambini, € il punto di riferimento imprescindibile per i giovani, & il
miglior asilo per gli anziani». Li si apprende anche la compassione, che ¢ il nostro modo
umano di corrispondere alla misericordia divina. E si cominciano a praticare le opere di
misericordia, che il Papa ha piu volte raccomandato di riscoprire nel Giubileo. Non solo
le opere di misericordia corporale, ma anche quelle di misericordia spirituale, che non
sono meno importanti: «avvicinare, saper ascoltare, consigliare, insegnare». E questo

I'apostolato della misericordia.



