BUSSOLA(?)

LA DICHIARAZIONE CONGIUNTA

Religioni monoteiste e fine vita, c'eé qualche nota

stonata

29_10_2019

Tommaso

Scandroglio

leri la Pontificia Accademia per la Vita (Pav) ha pubblicato un documento dal titolo

. Le religioni monoteiste a cui si fa riferimento sono la cristiana, I'ebraica e la


https://www.brujulacotidiana.com/it/vita-e-bioetica
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/tommaso-scandroglio
/it/tommaso-scandroglio
/it/tommaso-scandroglio
http://www.academyforlife.va/content/dam/pav/documenti pdf/2019/Religioni_Cure Palliative_28 ottobre/Testi Dichiarazione/PositionPaper_Italiano_OK.pdf
http://www.academyforlife.va/content/dam/pav/documenti pdf/2019/Religioni_Cure Palliative_28 ottobre/Testi Dichiarazione/PositionPaper_Italiano_OK.pdf

musulmana.

Il documento & apprezzabile per buona parte dei passaggi argomentativi. Ad
esempio quando dichiara che ogni forma di eutanasia, compreso il suicidio, &€ da
rigettare e da vietare anche sul piano giuridico; quando afferma che I'obiezione di
coscienza dovrebbe essere sempre riconosciuta in questo ambito; quando incoraggia la
diffusione delle cure palliative; quando si augura che una cultura che promuova la cura
della persona anche nella fase terminale della vita sia sempre piu radicata nella societa;
quando ricorda che accanto al paziente vi sono anche i familiari, ugualmente meritori di

attenzione; quando mette I'accento sull'importanza dell'assistenza spirituale.

Vi sono pero alcune, seppur poche, note stonate. La prima riguarda una certa
imprecisione o ambiguita di alcune espressioni linguistiche: ad esempio laddove si
afferma che le decisioni su paziente terminale sono «basate su valutazioni personali e
sull'etica». Ma qualsiasi valutazione personale ha necessariamente carattere etico.
Parimenti quando si afferma che «l'assistenza a chi sta per morire [...] & segno della
responsabilita umana e etica nei confronti della persona». La responsabilita € questione
eminentemente etica: non esiste una responsabilita che non interessi la morale. Oppure
quando si accenna alla «ricerca del giusto equilibrio tra valori in conflitto» che, nella sua
asciuttezza, appare espressione che puo essere interpretata in molti modi tra loro

anche antitetici.

Oppure, infine, ma gli esempi potrebbero moltiplicarsi, quando nella definizione di
eutanasia si afferma che essa e «un atto diretto deliberato e intenzionale di prendere la
vita»: pare che per “deliberato” si debba intendere un atto privo di costrizioni, ma in tal
caso sarebbe errata questa accezione perché abbiamo eutanasia anche se chi compie
I'atto eutanasico lo sceglie in modo non pienamente libero, cosi come capita di sovente
se il paziente soffre o e in fase terminale della malattia. Insomma si nota una certa
imprecisione espressiva che non fa onore al dicastero della Chiesa cattolica piu

importante in materia di bioetica.



Veniamo ad un secondo rilievo che, piu che una nota stonata, & un limite di carattere
intrinseco a documenti come questo. Se la dichiarazione pu0, dal punto di vistagiuridico,
impegnare, almeno ad un certo livello, la Chiesa cattolica, perché la Pav eorganismo
istituzionale della stessa, la sottoscrizione da parte degli altri soggettiappartenenti a culti
differenti non rappresenta il pensiero dell'ebraismo e dell'lslamproprio perché queste
due realta non sono chiese, bensi comunita, e al loro interno,anche in merito alle
tematiche legate all'eutanasia, le posizioni dottrinali sono delle pitvarie. Dunque una

Dichiarazione congiunta dal valore necessariamente limitato.

C’'é poi una terza riserva, ora di carattere teologico. Leggiamo nel documento:
«Rispettare i valori religiosi o culturali del paziente non & solo un problema religioso ma
€ un requisito etico per il personale negli ospedali e nelle altre strutture che ospitano
anche pazienti di diverse fedi». Piu avanti, in modo analogo, sirammenta il «dovere di
mostrare rispetto per le convinzioni e la fede della persona». E bene ricordare che
occorre sempre rispettare la dignita della persona, non sempre cio che egli fa o cio in cui
egli crede. Il rispetto ci sara se ci0 in cui crede corrisponde al vero, altrimenti non é

predicabile il rispetto, semmai la tolleranza.

Ora, gli ebrei e i musulmani non credono nel vero Dio, perché il vero Dio & quel
Gesu Cristo che ha fondato la Chiesa cattolica, bensi praticano culti erronei. Ora, non
sarebbe tolleranza, ad esempio, se un operatore sanitario cattolico, accanto alla
persona morente di culto ebraico o musulmano, lo accompagnasse recitando le loro
preghiere. Vero & che oggi va molto di moda adorare tutto cid che non & sacro agli occhi
della Chiesa cattolica e, seguendo un falso spirito ecumenico, abbracciare pratiche di
altre religioni e quindi false, ma rimane il fatto che dovere del cattolico, anche del
medico e infermiere cattolico, & quello di convertire gli altri alla vera religione, nei giusti
modi e tempi, anche e soprattutto in punto di morte e non avallare culti non veri. Va da
sé, poi, che se & doveroso non favorire formalmente culti erronei e se e giusto tollerare,
e altresi doveroso astenersi da ogni forma di costrizione al fine di convertire una
persona di un‘altra fede al cattolicesimo, perché la conversione a Cristo non puo che

essere un atto d'amore della persona e quindi libero.

Altro punto critico, ora di natura morale. Possiamo leggere nella Dichiarazione
congiunta: «ll personale sanitario e in generale la societa dovrebbero avere rispetto
dell'autentico e indipendente desiderio di un paziente morente che voglia prolungare e
preservare la propria vita anche se per un breve periodo di tempo, utilizzando misure
mediche clinicamente appropriate. [...] Tale volonta puo essere espressa dallo stesso/a

paziente in “tempo reale”; o, se impossibilitato al momento, tramite direttive anticipate o



da una persona delegata oppure dalla dichiarazione di un parente prossimon. Il
documento fa quindi riferimento esplicito alle Dat, ossia alle dichiarazioni anticipate di
trattamento, e alla figura del fiduciario. Qualche chiarimento su questo punto partendo
da una domanda: € moralmente illecito redigere le Dat? Dipende da cio che c'é scritto. Il
contenuto indicato dalla Dichiarazione congiunta € moralmente accettabile. Quindi, il
fine di vedere rispettate le proprie volonta eticamente buone anche per mezzo delle Dat

e un fine astrattamente buono.

Abbiamo scritto “astrattamente” perché poi, per verificare I'esistenza di tale
bonta morale, bisogna calare le Dat nel contesto concreto, cosi come il ricorso,
anch’esso eticamente accettabile, alla figura del fiduciario. E molti studi ci dicono che le
Dat, cosi come l'intermediazione del fiduciario, diventano spesso uno strumento di
morte, ossia si interpretano le volonta scritte del dichiarante con intenti eutanasici.
Insomma le Dat non sono molto affidabili. Salireste su un aereo che ha buone
probabilita di precipitare? Consigliereste ad altri di farlo? Le Dat non sono affidabili
proprio a motivo della cultura mortifera dominante che potrebbe diventare criterio di
interpretazione delle stesse dichiarazioni anticipate. Infatti, le Dat sono nate
nelllambiente pro-choice favorevole all'eutanasia e non sono espressione della cultura
cattolica. E uno strumento inventato per tutelare I'autonomia della persona intesa in
senso assoluto, ossia come autonomia anche da quei principi non negoziabili che
vietano l'eutanasia. Le Dat, dunque, non appartengono al portato culturale cattolico e

per ottime ragioni.

Percio lo strumento, seppur redatto con le migliori intenzioni, rischia di
rivolgersi contro le volonta del medesimo dichiarante. Inoltre c'@ un altro motivo,
sempre legato al concetto di efficacia e dunque alla virtu della prudenza, che suggerisce
di non avvalersi delle Dat. Come indicato, le Dat storicamente sono state utilizzate
spesso per legittimare pratiche eutanasiche. Far pubblicita alle Dat anche per fini buoni
rischia di far pubblicita all'eutanasia. Infatti, il popolino potrebbe erroneamente
appoggiare pratiche eutanasiche contenute nelle Dat perché persuaso che se anche la
Chiesa benedice questo strumento vuole dire che le Dat sono sempre cosa buona e
giusta, indipendentemente dal suo contenuto. Insomma, il percepito collettivo non
andrebbe tanto per il sottile e non riuscirebbe a distinguere lo strumento, in sé neutro,
dal fine, ossia dal contenuto delle Dichiarazioni anticipate, che invece puo acquistare
diverse coloriture morali. Benedire le Dat potrebbe dunque aiutare la causa pro-

eutanasia.



