LA NUOVA

BUSSOLA(Y)QUOTIDIANA

Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA

chiesa

Questa sinodalita fara morire la Dottrina sociale

29_10_2025

Stefano
Fontana

Vedremo se la sinodalita cosi come é stata impostata da Francesco e sta continuando,

almeno per il momento, con Leone, prendera pienamente piede nella vita della Chiesa,
o0 se troveranno adeguato modo di esprimersi delle opposizioni significative per
rallentare o bloccare il processo. Fin da ora pero una cosa possiamo dire: se prevarra

I'attuale linea non ci sara piu posto per la Dottrina sociale della Chiesa come I'abbiamo


https://www.brujulacotidiana.com/it/editoriali
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/stefano-fontana
/it/stefano-fontana
/it/stefano-fontana

conosciuta almeno fino a Benedetto XVI.

Nella “vecchia” Dottrina sociale la prassi non assumeva il primo posto.
Certamente, I'impegno di qualche vescovo e di laici nella societa moderna per
fronteggiare la nuova “questione sociale” si era verificato gia prima della pubblicazione
della Rerum novarum, ma non si puo dire che ne sia stata la causa. L'iniziativa della prima
enciclica sociale e stata di papa Leone Xlll, che ha agito consapevole di farlo come Papa,
la pienezza dei suoi contenuti sono quelli della dottrina e della tradizione. Certamente,
per tornare alla prassi, essa non solo ha preceduto ma poi fatto seguito al magistero
sociale, ora in modo coerente ora meno, ma anche in questi casi non ne ¢ stata

all'origine, ma si intendeva come applicativa.

Nella nuova sinodalita, invece, si parte dall'accoglienza dell'effettualita, vale a
dire di cio che capita nella societa contemporanea, e lo si accoglie con lo scopo di
integrarlo perché tutti farebbero parte della Chiesa gia cosi come sono, ossia nella
pienezza del loro contesto esistenziale. La Dottrina sociale precedente alla sterzata di
Francesco era rimasta fedele allimpegno di offrire “principi di riflessione, criteri di

giudizio e direttive di azione”: la dottrina precedeva e fondava la prassi.

Ora accade il contrario: se ci sono delle prassi in atto nella vita sociale non
vanno giudicate (i vecchi “criteri di giudizio” vengono considerati appunto vecchi), né
vanno illuminate sulla base di “principi di riflessione” considerati a priori astratti,
dottrinali e quindi ideologici, ma vanno accolte, accompagnate e integrate. Come si vede
il percorso & opposto al precedente. Gia ai tempi di Giovanni XXIIl e del suo “vedere,
giudicare, agire” qualcuno aveva storto il naso sul primo punto: vedere si, ma alla luce
della fede e della retta ragione, non con gli occhi della sociologia. Quel vedere, si diceva,
non sia un constatare cio che si da di fatto. Il giudicare alla luce dei principi doveva
guidare lo stesso vedere. Qualcosa da precisare c'era quindi anche allora, ma adesso &

tutto I'impianto del percorso e non solo qualche suo aspetto che va ri-precisato.

La nuova sinodalita richiede I'assemblearismo, ossia la partecipazione democratica
di tutti alle fasi di consultazione, dialogo e decisione. Richiede, in altre parole,
un’apertura a tutti i portatori di interessi, intesa quest'ultima espressione non nel senso

di interessi pratici ma di visioni di fede, di morale e di pastorale.

L'assemblearismo per definizione non deve assumere criteri previ di selezione
né delle persone né delle idee. Esso deve essere aperto, plurale, gelatinoso se non
liquido, accogliente e capace di favorire un “dibattito pubblico” alla Habermas. Le verita

gia stabilite dal magistero e le dottrine gia fissate sono degli impedimenti a questa



apertura e ad una vera e propria ermeneutica dal basso, dal popolo, dalle periferie. Uno
dice: si ma poi saranno sempre i vescovi a decidere e non le assemblee. Non sara vero,
purtroppo, perché anche i vescovi ragioneranno in chiave di assemblearismo e non
sapranno piu dire di no a niente. Voglio vedere il vescovo che si opporra ad una

decisione assembleare delle periferie della sua diocesi.

Il punto principale della guerra della nuova sinodalita alla Dottrina sociale della
Chiesa sara il principio dell'accoglienza e del dialogo inteso come testimonianza di Cristo
e sostanza della fede cristiana. L'annuncio verra identificato con l'apertura, il Kerigma
coincidera con l'uscita dalle proprie mura, non si riterra piu che la Chiesa abbia una luce
propria, unica e insostituibile da dare alla societa e alla politica, si pensera invece che
essa debba avere uno sguardo amorevolmente inebetito verso tutti e tutto, perché

“Cristo non e venuto a condannare ma a salvare”, come si sente dire spesso.

A quel punto di “coerenza” del cattolico in politica non si potra piu parlare. Se non
viene richiesta la coerenza all'ingresso men che meno puo esserci coerenza in uscita. Se
il dibattito nella Chiesa deve essere plurale e senza steccati, se si € consolidata la prassi
del voto da parte di assemblee apparentemente spontanee ma in realta pilotate come si
fa ai congressi dei partiti, se la mozione di maggioranza finira per prevalere comunque
perché cosi era stato gia deciso prima ancora di partire, la Chiesa diventera ancora di
piu il luogo delle opinioni e ognuno andra per la propria strada, convinto di essere stato

inviato dallo Spirito.



