LA NUOVA

BUSSOLAQUOTlDlw

Direttore Riccardo Cascioli

1 VOLUMETTI E LA DICHIARAZIONE DI COLONIA

Quei teologi contro il Papa che oggi “fanno

carriera”

Luisella

Scrosati

L'obiettivo della pubblicazione degli undici volumetti della collana La Teologia di papa

Francesco doveva essere quello di “rendere accessibile quel tesoro di sapienza ecclesiale

che anima ed e nascosto dietro i gesti di papa Francesco”. Il progetto, in particolare


https://www.brujulacotidiana.com/it/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

avrebbe dovuto “mostrare I'insegnamento di papa Francesco, le sue radici, le novita del

suo pontificato, la continuita con il magistero precedente e le prospettive che apre”. Cosi

il responsabile editoriale della LEV, , francescano conventuale,
fortemente voluto da che lo defini “un nuovo tassello importante nel processo di
riforma”.

Senonché il noto “no, grazie” del Papa emerito -

qualche dubbio sulla continuita I'ha sollevato. In effetti, non dev'essere stato piacevole
per lui trovare che tra gli undici “eletti” figurano due firmatari della Dichiarazione di
Colonia: Peter Hinermann e Jurgen Werbick. Anche perché quella dichiarazione del 1989
appariva con toni tutt'altro che aperti al confronto e al dialogo. Tipo: “Da parte della
curia romana viene ostentatamente attuato a livello mondiale il piano di occupare sedi
episcopali senza tenere presenti le proposte delle chiese locali e trascurando
unilateralmente i diritti da loro acquisiti”. Strano pero che gli zelanti firmatari non
abbiano battuto ciglio allorché e stato I'attuale Pontefice a non tener conto delle
tradizionali terne per la nomina dei vescovi di Madrid, Chicago e Bologna. Come si sa,
bisogna discernere caso per caso... Ma a parte i toni, gia abbastanza rivelativi degli
intenti, bisognerebbe chiedere a fra Giulio come si faccia a mostrare la continuita
scegliendo due teologi che hanno apertamente contestato il Magistero di Giovanni
Paolo Il e di Benedetto XVI.

Una rapida lettura della Dichiarazione di Colonia non puo che confermare le
perplessita della scelta. Per esempio, la veemenza che viene scagliata contro I'indebita
irruzione del centralismo romano “nell'attribuzione o nel rifiuto della autorizzazione
ecclesiastica allinsegnamento senza previa consultazione della chiesa locale o
addirittura contro l'esplicita convinzione del vescovo locale”. Una visione “federalista”
della Chiesa da far impallidire Umberto Bossi. | firmatari portano avanti
un’argomentazione che é stata tenuta in naftalina per un po’ di tempo e che adesso
viene ripresa senza troppi scrupoli: “Non tutti gli insegnamenti della Chiesa sono
caratterizzati sul piano teologico dallo stesso grado di certezza e dalla stessa
importanza. Ci opponiamo a una prassi che, nell'attribuzione o nel rifiuto della
autorizzazione ecclesiastica allinsegnamento, viola questa dottrina dei gradi di certezza
teologica e della contestuale «gerarchia delle verita»”. Va da sé che la determinazione
del tipo di assenso da dare ai pronunciamenti della Chiesa sarebbe materia di libera
discussione teologica, che non accetta interventi da parte della Congregazione per la
Dottrina della Fede, la quale viene invece accusata di aver “arbitrariamente montato

quali criteri di individuazione della fede” problemi periferici in ambito etico e dogmatico,


https://www.vocedeiberici.it/continuita-interiore-pontificati-bergoglio-ratzinger/
http://www.lastampa.it/2017/10/12/vaticaninsider/ita/news/un-teologo-francescano-alla-guida-della-libreria-editrice-vaticana-8EwjFTKgfh2RwM17h1OU6K/pagina.html
https://lanuovabq.it/it/vigano-dimissioni-soft-benedetto-e-il-vero-obiettivo
https://lanuovabq.it/it/vigano-dimissioni-soft-benedetto-e-il-vero-obiettivo

problemi su cui ci si & addirittura “fissati”.

Variazioni sullo stesso tema: Il diritto delle facolta e degli istituti universitari a
integrare i propri organici ricorrendo alla scelta di nuovi docenti non puo essere
completamente minato mediante un esercizio arbitrario della potesta d'attribuire o
rifiutare l'autorizzazione ecclesiastica all'insegnamento. Il fatto che nelle universita la
scelta dei docenti di teologia venga fatta in base a criteri estranei alla scienza e sotto la
pressione dei problemi sovramenzionati comporta uno scadimento della dignita della
teologia nell'ambito universitario”. Solo tre anni prima, la Congregazione interveniva per
sospendere dallinsegnamento della teologia il prof. Charles Curran, che aveva
letteralmente fatto strike su tutte le tematiche relative all'etica sessuale, dalla
contraccezione agli atti omosessuali, dall'indissolubilita matrimoniale all'eutanasia.
L'allora prefetto, Cardinal Ratzinger, doveva rispondere all'affermazione di fondo del
prof. Curran, e cioe “che le Sue tesi, poiché sono convincenti per Lei e divergono solo
dallinsegnamento «non infallibile» della Chiesa, costituiscono un dissenso
«responsabile» e dovrebbero pertanto essere permesse dalla Chiesa”. La stessa
posizione dei firmatari. Ratzinger ricordava pero che é lo stesso Vaticano Il a non
limitare “il magistero infallibile solamente alle materie di fede oppure alle definizioni

solenni” (cf. Lumen Gentium, 25).

Inoltre “la Chiesa non costruisce la sua vita solo sul suo magistero infallibile, ma
anche sull'insegnamento del suo magistero autentico ordinario”, cui il fedele e tenuto a
prestare “il religioso ossequio dell'intelligenza e della volonta”. Il prof. Curran aveva
percio proposto di poter continuare ad insegnare teologia morale, ma senza occuparsi
dell'etica sessuale, sulla quale dissentiva dal Magistero. La risposta di Ratzinger
permette di chiarire come si debba intendere il principio della “gerarchia delle verita”
ostentato dalla Dichiarazione di Colonia: 1a Congregazione “non accetta la Sua soluzione
di compromesso, a motivo dell’'unita organica dell'autentica teologia cattolica, unita che
é intimamente legata, nel suo contenuto e nel suo metodo, alla fedelta al Magistero

della Chiesa”. Chiaro? Unita organica, legata alla fedelta al Magistero.

Nel 1990, poi, la Congregazione pubblicava I'/struzione sulla vocazione ecclesiale del
teologo, nella quale si ricordava che il teologo non € un libero pensatore che deve tener
conto solo dei criteri scientifici; egli, invece, nel momento in cui riceve il mandato di
insegnare, diventa “in un certo senso, una partecipazione all'opera del Magistero... Da
quel momento egli € investito ufficialmente del compito di presentare ed illustrare, con
tutta esattezza e nella sua integralita, la dottrina della fede”; e richiamava nuovamente i

diversi gradi di adesione agli insegnamenti del Magistero. Il “gran rifiuto” del Papa



emerito si colloca percio in perfetta coerenza con queste affermazioni: come si fa ad
affidare il compito di presentare la continuita dell'attuale pontificato con i precedenti a
dei teologi che hanno contestato quelli e che rifiutano di svolgere la propria opera
teologica secondo la mens della Chiesa? Come si fa, per esempio, ad assegnare
I'antropologia di papa Francesco alla penna di Hinermann, che contesta tutte le
posizioni del Magistero sull'etica sessuale? Che fine fa il principio dell'unita organica

delle verita di fede?

La Dichiarazione denuncia infine "il tentativo, estremamente problematico, di far
valere in modo inammissibile e al di la dei limiti dovuti la competenza magisteriale, oltre
che giurisdizionale, del papa”. Il papa non deve solo evitare di ficcare il naso nelle
nomine dei vescovi e nell'autorizzazione ecclesiastica per l'insegnamento della teologia,
ma deve anche limitarsi nel suo insegnamento. “La coscienza individuale non e un
surrogato del magistero pontificio”; anzi, secondo i firmatari, “il magistero é vincolato —
nella sua interpretazione della verita — anche alla coscienza individuale dei credenti.
Neutralizzare la tensione tra dottrina e coscienza significa negare la dignita della
coscienza”. Nel mirino, in primis, non poteva che esserci Humanae vitae: “A parere di
molte persone appartenenti alla Chiesa, la norma sancita dall'enciclica Humanae vitae
del 1968 in materia di regolazione delle nascite rappresenta semplicemente un
orientamento che non sostituisce la responsabilita della coscienza dei fedeli. Molti
vescovi... e moralisti ritengono che tale posizione venga sostenuta a ragione da
numerosi cristiani e cristiane poiché sono convinti che la dignita della coscienza non
consista solo nell'obbedienza, ma anche e soprattutto nella responsabilita. Un papa che
nei suoi interventi si richiama sempre piu di frequente alla responsabilita dei cristiani e
delle cristiane nell'ambito dell'agire intramondano, non dovrebbe trascurare

sistematicamente questa istanza in un punto talmente serio”.

Anche su questo punto Ratzinger rispose con estrema chiarezza nell'lstruzione
poc'anzi menzionata, ricordando che il “dovere di seguire la propria coscienza non puo
legittimare il dissenso. Innanzitutto perché questo dovere si esercita quando la
coscienza illumina il giudizio pratico in vista di una decisione da prendere, mentre qui si
tratta della verita di un enunciato dottrinale”. In altri termini: sugli enunciati dottrinali
non si da giudizio pratico, ma adesione dell'intelletto e della volonta. “Inoltre perché se il
teologo deve, come ogni credente, seguire la sua coscienza, egli € anche tenuto a
formarla. La coscienza non é una facolta indipendente e infallibile... La coscienza retta

e... debitamente illuminata dalla fede e dalla legge morale oggettiva".

Non vi @ dubbio che questi teologi siano stati scelti per la loro consonanza con



frequenti slogan del corso ecclesiale attuale, che ritroviamo esplicitamente nella
chiusura della Dichiarazione: la Chiesa “non & una citta assediata e costretta a innalzare
ancor piu i propri bastioni, difendendosi con forza contro quanto le & interno ed
esterno”; “la difesa delle chiese povere, la liberazione delle chiese abbienti dai loro lacci
e la promozione dell'unita della chiesa sono finalita che comprendiamo e per cui ci
impegniamo”; la Chiesa “non ha la mansione di acuire conflitti di importanza secondaria
eludendo ogni tentativo di dialogo né di dirimerli unilateralmente ricorrendo agli

strumenti del magistero”.

Ma resta il fatto che la Dichiarazione di Colonia ¢ |a posizione della Congregazione
per la Dottrina della Fede, allora guidata da Ratzinger, sono esattamente l'una l'opposta
dell'altra. Come si poteva allora pensare che Benedetto XVI desse il suo contributo a
sostegno di un‘opera che intende mostrare una continuita ricorrendo ai sostenitori della
contrapposizione e dellopposizione? Vigano sperava in una disattenzione del Papa
emerito o forse nella sua lettera - che ancora non ¢ stata resa nota - giocava la carta
“morale” di una richiesta dello stesso Papa Francesco? L'inciucio che ne e seguito delle
“dimissioni-non dimissioni” di Vigano, di certo mostra in modo abbastanza evidente che

quest'ultimo non ha agito motu proprio.



