_¢| __||\H

BUSSOLA

Direttore Riccardo Cascioll

I VOLUMETTI DI VIGANO

Promuovere Francesco ignorando Giovanni Paolo

e Benedetto

09_04_2018

Luisella
Scrosati

Continuiamo la lettura dei volumetti sulla "Teologia di papa Francesco”, editi dalla Libreria

Editrice Vaticana, che sono stati al centro del pasticcio che ha coinvolto Benedetto XVl e alla
fine provocato le dimissioni di monsignor Dario Edoardo Vigano da prefetto della Segreteria
per la Comunicazione. Scopo della collana é I'approfondimento del pensiero teologico

dell'attuale Pontefice e la dimostrazione della sua continuita con i predecessori. Dopo aver


https://www.brujulacotidiana.com/it/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

affrontato prendiamo ora in esame il lavoro

dell'italiano don Roberto Repole, curatore della collana.

Il sogno di una Chiesa evangelica, che si occupa dell'ecclesiologia del Papa, €
particolarmente importante perché scritto dal curatore dell'intera collana, don Roberto
Repole, torinese, classe 1967, attuale direttore della Facolta Teologica dell'ltalia
Settentrionale, sezione di Torino. Don Repole sceglie una via piuttosto difficile, volendo
dimostrare la continuita del Papa con i predecessori, semplicemente ignorando di
chiamare in causa tali predecessori. Il Papa piu “vecchio” che compare € Giovanni Paolo
I, relegato in una noticina, giusto per dire che il suo insegnamento presente in Apostolos
Suos, 12 e troppo “all'interno di una cornice ancora tendenzialmente universalistica di

Chiesa".

Questo limite, che risalta, secondo lui, in modo ancora piu evidente nella lettera
Communionis notio della Congregazione per la Dottrina della Fede (1992), ha fatto
sorgere - afferma Repole - “un intenso dibattito teologico che ha visto in Ratzinger e
Kasper i due principali protagonisti”. In questa disputa, Francesco ha seguito la
posizione di Kasper, sostenitore di una concezione “per cui non si possa intendere

l'universalita della Chiesa come realta previa all'esistenza delle Chiese locali”.

Stranamente si fa finta che Ratzinger sia un teologo che esprime il proprio
personale pensiero, dibattendo con un altro teologo (Kasper) e che il Papa attuale
avrebbe preferito quest'ultimo. Le cose perd sono un tantino diverse: “La Chiesa
universale precede le Chiese particolari, e queste devono sempre conformarsi a quella,
secondo un criterio di unita e universalita” & un’affermazione che fece Benedetto XVI, in
occasione della solennita di Pentecoste del 2010; affermazione da Papa, che riprende in
modo sintetico quanto diffusamente spiegato nella gia citata Communionis Notio, che
egli firma da Prefetto della CDF, con approvazione di un Papa, Giovanni Paolo II. E
sempre da Papa pubblicod I'Esortazione Apostolica Ecclesia in Medio Oriente, dove al n. 38
si legge che "la Chiesa universale € una realta preliminare alle Chiese particolari, che
nascono nella e dalla Chiesa universale”, precisando che “questa verita riflette
fedelmente la dottrina cattolica e particolarmente quella del Concilio Vaticano Il.
Introduce alla comprensione della dimensione gerarchica della comunione ecclesiale e
permette alla diversita ricca e legittima delle Chiese particolari di articolarsi sempre

nell'unita”.

E quindi quanto meno curioso che Repole non riporti questi testi, ma riduca il

tutto ad una disputa tra teologi, laddove Benedetto XVI intende esporre fedelmente la


https://lanuovabq.it/it/quei-teologi-contro-il-papa-che-oggi-fanno-carriera

dottrina cattolica ed anche I'insegnamento del Concilio. Un modo singolare di provare la
continuita quello di cancellare qualsiasi testo del Magistero precedente che possa

mostrare qualche problema di discontinuita...

Ed infatti Repole presenta una linea diretta tra papa Francesco e il Vaticano Il, come
se nel frattempo non ci siano stati cinquant'anni di Magistero, che di quel Concilio
hanno indicato l'interpretazione. Secondo Repole, I'insegnamento di Francesco segna
una “nuova fase di recezione dellinsegnamento ecclesiologico espresso dal Vaticano 11",
talmente nuova da non riuscire a trovare agganci se non in Francesco stesso ed in altri
nuovi “pontefici”. | piu citati: Spadaro, gia ben conosciuto; Carlos Maria Galli, decano
della Facolta di teologia di Buenos Aires (della Pontificia Universita Cattolica Argentina, il
cui rettore e Victor Manuel Fernandez), che con Spadaro ha pubblicato La riforma e le
riforme nella Chiesa. Un libro che provochera la risposta di mons. Agostino ,
che ha dovuto mettere in rilievo come nel volume, gli autori “si situano tutti, o quasi, in
una linea unidimensionale di riforma, con sottolineatura della sinodalita-collegialita,
senza tener molto presente e sviluppare l'altro polo del fondamentale binomio primato-
sinodalita...E proprio per questo, in fondo, monocorde tono del coro e la conseguente
unilateralita dell’'opera, che € sorta in me l'idea di far udire un‘altra voce” (cioe la

pubblicazione di Marchetto La riforma e le riforme nella Chiesa. Una risposta).

Galli - che insieme al gesuita argentino Juan Carlos Scannone, altra firma della
collana sulla teologia del Papa - & tra i sostenitori della cosiddetta “teologia del popolo”,
e anche autore del volume della collana La Teologia di papa Francesco dedicato alla
mariologia. Oltre a Spadaro e Galli, I'altra grande auctoritas a cui rinvia il libro di Repole &
Kasper. Niente male. Paolo VI, Giovanni Paolo Il assenti; Benedetto XVI ridotto a
semplice teologo, ma in compenso abbiamo le tre colonne della continuita: Spadaro,

Galli e Kasper.

Quest'ultimo poi viene tirato in ballo anche per un'altra chicca: una cosina non
proprio indifferente. Le formule dottrinali, scrive Repoli, “sono sempre definitive e
prowvisorie al tempo stesso, per usare un'espressione adoperata da Kasper gia diversi
decenni or sono. Tali formulazioni non possono, percio, costituire un divieto allo sforzo
di riesprimere in altri modi quella medesima verita”. Repole, sulla scorta di Evangelii
Gaudium, 41, arriva a sostenere che “senza cogliere il senso profondo e il compito delle
formule dottrinali, che non impediscono nuove formulazioni... si potrebbe arrivare alla
situazione paradossale di sentire un linguaggio formalmente ortodosso che non
indirizza al vero Vangelo di Cristo”. Da qui porte aperte a “nuove formulazioni”, a “nuovi

linguaggi di espressione della fede”. Per Repole, anche Ratzinger avvallerebbe quanto


http://www.lastampa.it/2017/06/18/vaticaninsider/ita/documenti/riformare-la-chiesa-senza-dimenticare-il-primato-e-il-concilio-ml7UoKElkvvz5beLVLPVwN/pagina.html

sopra.

Ora, su un argomento cosi delicato ci si sarebbe aspettati almeno qualche
precisazione in piu; e soprattutto, se si cita qualcuno (in questo caso un certo Ratzinger),
si dovrebbe esprimere il suo pensiero integralmente, sebbene limitatamente allo spazio
a disposizione. Ratzinger, nella frase riportata in nota da Repole, affermava che la
formulazione dogmatica certamente non ha la pretesa di essere I'unica possibile,
eppure essa obbliga e permane perché “esprime la fede in comune”; cioe per dirla con il
documento L’interpretazione dei dogmi, della Commissione Teologica Internazionale
(1990), autorizzato dallo stesso cardinal Ratzinger, la Chiesa, per giungere a delle
formulazioni, ha sottoposto i termini utilizzati “a un processo di purificazione e di
trasformazione o di rielaborazione. Cosi, ha creato il linguaggio adatto al proprio
messaggio”. Proprio per questo, “come comunita della fede, la Chiesa € una comunita
nella parola della confessione. Percio l'unita nelle parole fondamentali della fede fa

anche parte... dell'unita della Chiesa".

La conseguenza di questo processo ¢ diametralmente opposta a quella cui arriva
Repole: “Queste parole fondamentali della fede non sono rivedibili, neppure quando ci
si propone di non perdere di vista la realta che & espressa in esse. Ma ci si deve sforzare
di assimilarle sempre piu e di procedere oltre nella loro spiegazione, grazie a tutta una

gamma di forme diverse di evangelizzazione”.

Tout se tient: la posta in gioco é I'unita della Chiesa; se si rinuncia alla precedenza
della Chiesa universale rispetto alle chiese particolari, se la sinodalita e la collegialita
diventano ipertrofiche, se le formulazioni dogmatiche non solo possono ma devono
cambiare, il risultato e che l'unita della Chiesa si frantuma e non a vantaggio di una
maggiore liberta dei cristiani, ma per un loro completo naufragio. Ed infatti a tutti questi

punti i predecessori di Bergoglio si sono opposti, riequilibrando la barca di Pietro.

La ripetizione mantrica della sinodalita va di pari passo con l'assolutizzazione della
concezione della Chiesa come popolo di Dio. Repole decide piuttosto arbitrariamente
che “la categoria piu importante con cui il Vaticano Il ha parlato della Chiesa é stata
quella di popolo di Dio”, categoria che diventa centrale nell’ecclesiologia di papa
Francesco. Il minimo che si dovrebbe dire & che insieme alla categoria di popolo di Dio,
la Sacra Scrittura, la Tradizione della Chiesa, lo stesso Concilio e il Catechismo ne
utilizzano altre (Corpo mistico di Cristo, Sposa di Cristo, Tempio dello Spirito Santo,
nuova Gerusalemme...), ciascuna delle quali permette di arricchire la nostra
comprensione di cid che permane un mistero e di evitare fughe unilaterali. La stessa

Lumen Gentium



, subito dopo il secondo capitolo dedicato alla Chiesa popolo di Dio, parla della

costituzione gerarchica della Chiesa.

Ma Repole non sembra tenerne molto conto e tira dritto con affermazioni di
sconcertante superficialita; secondo lui, I'identificazione della Chiesa come popolo di Dio
impedisce di “separare rigidamente una Ecclesia docens ed una Ecclesia discens.
All'interno della Chiesa nessuno puo essere, infatti, collocato al di sopra degli altri”. Frase
certamente ad effetto, adatta alle campagne elettorali, ma non ad un testo di
ecclesiologia. Perché un'affermazione cosi risulta (volutamente?) anfibologica,

prestandosi come minimo ad interpretazioni contrarie alla fede cattolica.



Stessa sorte per il continuo ricorrere all'immagine della “Chiesa in uscita” e alla
“conversione pastorale”, provocando uno sbhilanciamento molto problematico, che
finisce con lo snaturare la Chiesa di Dio e la vita cristiana. E' 'evangelista Marco a
ricordare che Gesu “ne costitui Dodici - che chiamo Apostoli - perché stessero con lui e
per mandarli a predicare” (Mc. 3, 14): nessuna conversione pastorale, ma semmai

cristocentrica.

E’' significativo che in questa presentazione dell’ecclesiologia di Francesco manchi
totalmente il riferimento liturgico ed anche quello sacramentale risulta carente. Piu
correttamente, il cardinal Ratzinger, nel suo noto intervento del 2000 sull'ecclesiologia di
Lumen Gentium, faceva notare alcune cose essenziali, sulle quali, non a caso Repole, dice
che “si puo eccepire”. Cosi scriveva Ratzinger: “il Vaticano Il voleva chiaramente inserire e
subordinare il discorso della Chiesa al discorso di Dio, voleva proporre una ecclesiologia
nel senso propriamente teo-logico...All'inizio sta 'adorazione. E quindi Dio. Questo inizio
corrisponde alla parola della Regola benedettina: Operi Dei nihil praeponatur... La Chiesa
si lascia guidare dalla preghiera, dalla missione di glorificare Dio. L'ecclesiologia ha a che

fare per sua natura con la liturgia”. Un altro mondo.

E proprio in questo discorso Ratzinger metteva in guardia da alcuni malintesi: “Ero
grato e contento, quando il Sinodo del 1985 riporto al centro della riflessione il concetto
di «communio». Ma gli anni successivi mostrarono che nessuna parola é protetta dai
malintesi, neppure la migliore e la piu profonda. Nella misura in cui «communio»
divenne un facile slogan, essa fu appiattita e travisata. Come per il concetto di popolo di
Dio cosi si doveva anche qui rilevare una progressiva orizzontalizzazione, 'abbandono
del concetto di Dio. L'ecclesiologia di comunione comincio a ridursi alla tematica della
relazione fra Chiesa locale e Chiesa universale, che a sua volta ricadde sempre piu nel
problema della divisione di competenze fra 'una e l'altra”. Come dicono a Roma: stiamo

da capo a 12.



