
MAGISTERO

Procreazione, la risposta non viene dalla tecnica

ATTUALITà 28_02_2012

Massimo 

Introvigne

Sabato 25 febbraio Benedetto XVI ha ricevuto in udienza i partecipanti alla XVIII

Assemblea Generale della Pontificia Accademia per la Vita, dedicata al tema «Diagnosi e

terapia dell’infertilità». Un tema che interessa alla Chiesa, ha detto il Papa, perché

«esprime la possibilità concreta di un fecondo dialogo tra dimensione etica e ricerca

biomedica». 

Le persone non sono cose né animali

https://www.brujulacotidiana.com/it/attualita
/it/massimo-introvigne
/it/massimo-introvigne


, e di fronte ai problemi dell’infertilità occorre «richiamare e considerare attentamente la

dimensione morale, ricercando le vie per una corretta valutazione diagnostica ed una

terapia che corregga le cause dell’infertilità». Si tratta infatti «non solo di donare un figlio

alla coppia, ma di restituire agli sposi la loro fertilità e tutta la dignità di essere

responsabili delle proprie scelte procreative, per essere collaboratori di Dio nella

generazione di un nuovo essere umano». La scienza può fornire strumenti preziosi di

diagnosi e di terapia, ma sempre ricordando che «l’unione dell’uomo e della donna in

quella comunità di amore e di vita che è il matrimonio, costituisce l’unico “luogo” degno

per la chiamata all’esistenza di un nuovo essere umano, che è sempre un dono».

La Chiesa chiede «una scienza che mantiene desto il suo spirito di ricerca della 

verità, a servizio dell’autentico bene dell’uomo, e che evita il rischio di essere una

pratica meramente funzionale». La dignità della procreazione, infatti, «non consiste in

un “prodotto”, ma nel suo legame con l’atto coniugale, espressione dell’amore dei

coniugi, della loro unione non solo biologica, ma anche spirituale». Il Papa cita

l’Istruzione «Donum vitae» del 1987 della Congregazione per la Dottrina della Fede,

secondo la quale «per la sua intima struttura, l’atto coniugale, mentre unisce con

profondissimo vincolo gli sposi, li rende atti alla generazione di nuove vite, secondo leggi

iscritte nell’essere stesso dell’uomo e della donna» (n. 126). Questo ha dirette

implicazioni per il problema dell’infertilità. «Le legittime aspirazioni genitoriali della

coppia che si trova in una condizione di infertilità devono […] trovare, con l’aiuto della

scienza, una risposta che rispetti pienamente la loro dignità di persone e di sposi», il che

significa resistere «al fascino della tecnologia della fecondazione artificiale».

Questa resistenza è anzitutto culturale. Il Pontefice ricorda che «in occasione del X

anniversario dell’Enciclica Fides et ratio, ricordavo come “il facile guadagno o, peggio

ancora, l’arroganza di sostituirsi al Creatore svolgono, a volte, un ruolo determinante. È

questa una forma di hybris della ragione, che può assumere caratteristiche pericolose

per la stessa umanità” (Discorso ai Partecipanti al Congresso Internazionale promosso

dalla Pontificia Università Lateranense, 16 ottobre 2008: AAS 100 [2008], 788-789).

Effettivamente lo scientismo e la logica del profitto sembrano oggi dominare il campo

dell’infertilità e della procreazione umana, giungendo a limitare anche molte altre aree

di ricerca». 

Dopo questo attacco molto duro ai pregiudizi ideologici e alla brama di denaro

che spesso stanno dietro al mercato della fecondazione artificiale, Benedetto XVI

assicura che «la Chiesa presta molta attenzione alla sofferenza delle coppie con

infertilità, ha cura di esse e, proprio per questo, incoraggia la ricerca medica». Ma la



Chiesa sa anche che «la scienza, tuttavia, non sempre è in grado di rispondere ai

desideri di tante coppie». E ricorda «agli sposi che vivono la condizione dell’infertilità,

che non per questo la loro vocazione matrimoniale viene frustrata. I coniugi, per la loro

stessa vocazione battesimale e matrimoniale, sono sempre chiamati a collaborare con

Dio nella creazione di un’umanità nuova. La vocazione all’amore, infatti, è vocazione al

dono di sé e questa è una possibilità che nessuna condizione organica può impedire.

Dove, dunque, la scienza non trova una risposta, la risposta che dona luce viene da

Cristo».

L’infertilità accettata con cristiana rassegnazione alla sofferenza può dunque

essere occasione di crescita spirituale. Ma questo è oggi difficile da far capire, «in un

contesto medico-scientifico dove la dimensione della verità risulta offuscata» e dove il

Papa ricorda il suo stesso «accorato appello espresso nell’Enciclica Deus caritas est: “Per

poter operare rettamente, la ragione deve sempre di nuovo essere purificata, perché il

suo accecamento etico, derivante dal prevalere dell'interesse e del potere che

l'abbagliano, è un pericolo mai totalmente eliminabile. […] La fede permette alla ragione

di svolgere in modo migliore il suo compito e di vedere meglio ciò che le è proprio” (n.

28). D’altro canto proprio la matrice culturale creata dal cristianesimo – radicata

nell’affermazione dell’esistenza della Verità e dell’intelligibilità del reale alla luce della

Somma Verità – ha reso possibile nell’Europa del Medioevo lo sviluppo del sapere

scientifico moderno, sapere che nelle culture precedenti era rimasto solo in germe».

Anche sul terreno dell’infertilità si combatte dunque la battaglia fra un ottuso

scientismo e una scienza aperta alla fede e quindi alla vera dignità della persona.

Benedetto XVI conclude con un forte appello agli scienziati: «Non cedete mai alla

tentazione di trattare il bene delle persone riducendolo ad un mero problema tecnico!

L’indifferenza della coscienza nei confronti del vero e del bene rappresenta una

pericolosa minaccia per un autentico progresso scientifico». E ricorda loro «l’augurio che

il Concilio Vaticano II rivolse agli uomini di pensiero e di scienza: “Felici sono coloro che,

possedendo la verità, la continuano a cercare, per rinnovarla, per approfondirla, per

donarla agli altri” (Messaggio agli uomini di pensiero e di scienza, 8 dicembre 1965: AAS

58 [1966], 12)».


