LA NUOVA

BUSSOLA@QUOTIDIm

Direttore Riccardo Cascioli

ORA DI DOTTRINA /52 - LA TRASCRIZIONE

Pena di morte e trapianto di organi - Il testo del

video

.!!’.* \*-:::

Luisella

Scrosati


https://www.brujulacotidiana.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

La lezione odierna sul quinto comandamento si concentra su due temi delicati. | temi
trattati sino ad ora, come per esempio lI'aborto, I'eutanasia, il suicidio, sono temi

importanti su cui vi & una chiarezza di principi ed una diffusa conoscenza di questi stessi.

Oggi parliamo invece di pena di morte e di trapianto d'organi, che hanno bisogno di

essere trattati a parte ed appositamente, perché sono temi dibattuti.

LA PENA DI MORTE
Riguardo alla pena di morte, c'e stata una modifica del numero 2267 del Catechismo

della Chiesa Cattolica.

Se noi prendiamo l'articolo vecchio, ovvero la versione prima della modifica troviamo la
seguente affermazione: «L'insegnamento tradizionale della Chiesa non esclude, supposto il
pieno accertamento dell'identita e della responsabilita del colpevole, il ricorso alla pena di
morte, quando questa fosse I'unica via praticabile per difendere efficacemente

dall'aggressore ingiusto la vita di esseri umani.

L'articolo poi continua dicendo che se vi sono altri mezzi per raggiungere questo scopo,

essi sono da preferire in quanto piu conformi alla dignita della persona.

La nuova versione ha cambiato l'intero paragrafo, offrendo questa valutazione
centrale: «Pertanto la Chiesa insegna, alla luce del Vangelo, che “la pena di morte é
inammissibile perché attenta all'inviolabilita e dignita della persona”, e si impegna con

determinazione per la sua abolizione in tutto il mondo».
Questi due testi sono, come si comprende, difficilmente compatibili.

Nella prima versione si ha la chiara affermazione che I'insegnamento della Chiesa
ammette la liceita del ricorso alla pena di morte. Dunque la pena di morte non &
un atto che ricade nella proibizione assoluta di uccidere. Ricordiamo che il testo del
quinto comandamento riguarda l'uccisione diretta e volontaria di un innocente. La pena
di morte non & un atto intrinsecamente cattivo, ma la sua liceita dipende da precise

condizioni.

Nella seconda versione, che riporta un discorso di papa Francesco del 2017, si dice
invece che la pena di morte & inammissibile, ovvero che non pud mai essere ammessa,

perché attenta all'inviolabilita e alla dignita della persona.



- C'@ dunque un problema: le due versioni non stanno insieme tra loro, come

dunque possono essere armonizzate?

Innanzitutto dobbiamo domandarci quale fosse questo «insegnamento tradizionale
della Chiesa» a cui fa riferimento il numero 2267 cosi come era concepito all'origine,
nella prima versione.

Questo insegnamento lo troviamo nel Catechismo Tridentino, il catechismo seguente al

Concilio di Trento e voluto da San Pio V, che al numero 328 spiega:

«Altra categoria di uccisioni permessa e quella, che rientra nei poteri di quei magistrati, i
quali hanno facolta di condannare a morte. Tale facolta, esercitata secondo le norme legali,

serve a reprimere i facinorosi e a difendere gli innocenti».
Poi il numero 413 del Catechismo di San Pio X:

«E lecito uccidere il prossimo quando si combatte una guerra giusta... quando si esegue per

ordine dell'autorita suprema la condanna di morte in pena di qualche delitto...»

Sono due testi tratti da due Catechismi importanti, che sono stati utilizzati nella
Chiesa universale. Vi sono poi altri riferimenti classici: un discorso di san Pio XIl del 14

settembre 1952 e, per andare ancora piu indietro, un testo di Innocenzo Ill.

Vediamo quest'ultimo; si trova nell' Enchiridion symbolorum, al numero 795. Non si tratta
di un testo di Innocenzo Ill, bensi di una professione di fede del 1207 di Durando d'Osca,
che era un valdese tornato alla Chiesa Cattolica; questa formula appunto e stata ripresa
in una lettera di Innocenzo Il del 1210, inviata all'arcivescovo di Tarragona e ai vescovi
suffraganei, per dire che questa era la formula per riaccogliere i valdesi nella Chiesa
cattolica, quindi si tratta di una vera e propria professione di fede perché i valdesi

potessero essere riammessi nella Chiesa cattolica.

Tra i vari articoli che vengono chiesti ai valdesi di accettare per tornare nella Chiesa vi &
questo: «Per quanto riguarda il potere secolare dichiariamo che puo esercitare il giudizio di
sangue senza peccato mortale, purché nel portare la vendetta proceda non per odio ma per
atto di giustizia, non in modo incauto ma con riflessione». La “pena di sangue” e la pena

capitale.

Quale ¢ il punto della questione? L'azione materiale di uccidere non é sempre
omicidio; lo abbiamo gia visto per la legittima difesa, che non & una eccezione al
divieto, ma e un'azione con una diversa specie morale. Percido non sempre ripetendo lo

stesso atto materiale si ha il medesimo atto morale; infatti nella legittima difesa non vi &



I'intenzione di uccidere una persona, ma di difendere la propria vita.

La specie morale della pena capitale é analoga alla legittima difesa, ovvero
quella di difendere la collettivita, infliggendo una pena giusta, ovvero
proporzionata, al fine della difesa della collettivita. Questo non significa che la pena
capitale sia sempre giusta e ancor meno che sia sempre opportuna. E owvio che vi deve
essere la certezza della colpevolezza della persona e che questa deve essere
proporzionatamente punita. Se la pena di morte fosse intrinsecamente cattiva e se
dunque quell' "inammissibile" del nuovo testo volesse dire questo, allora dobbiamo
dedurre che la Chiesa Cattolica avrebbe abitualmente indotto in errore i fedeli in
materia grave, considerando legittimo in alcuni casi cio che invece sarebbe

intrinsecamente malvagio.

Si puo e si deve discutere sull'opportunita della pena di morte in determinati contesti,

ma e problematico discutere sulla sua legittimita in assoluto.

TRAPIANTO DI ORGANI
Un punto ancora piu delicato riguarda il trapianto di organi. Il Catechismo ne parla al
numero 2296: «Il trapianto di organi é conforme alla legge morale se i danni e i rischi fisici e

psichici in cui incorre il donatore sono proporzionati al bene che si cerca per il destinatario».

Il principio fondamentale per il trapianto di organi tra viventi € la proporzionalita tra il
bene del destinatario e quello del donatore. Non si pu0 infliggere la morte o un danno

grave al donatore per salvare il destinatario.

Per quanto riguarda invece la donazione di organi dopo la morte del donatore, essa «

é un atto nobile e meritorio ed é da incoraggiare come manifestazione di generosa
solidarieta. Non é moralmente accettabile se il donatore o i suoi aventi diritto non vi hanno
dato il loro esplicito consenso. E inoltre moralmente inammissibile provocare
direttamente la mutilazione invalidante o la morte di un essere umano, sia pure per

ritardare il decesso di altre persone».

Non si pud mai arrecare un grave danno, come una mutilazione, e ancor piu non si puo
mai provocare la morte di una persona per il bene di un'altra, fosse anche col fine di

salvargli la vita.

Nel caso di donazione da morto a vivente, si apre tutto il problema di capire
quando il donatore & morto e quando non lo é. Se infatti io non posso mai provocare
la morte della persona, dobbiamo anche sapere che gli organi - fatto salvo le cornee -

devono essere irrorati di sangue per essere espiantati; ecco allora che si apre I'enorme



problema della definizione della morte, in particolare della cosiddetta “morte cerebrale”.
Come avete notato, il catechismo né accetta né respinge questo criterio: semplicemente
non ne parla. Ci insegna invece il criterio che non & mai possibile infliggere la morte per

espiantare un organo.

Nel 1985, e poi nel 1989, la Pontificia Accademia delle Scienze, un organo della
Santa Sede che non ha valore magisteriale, ma consultivo, difendeva invece il concetto
di morte cerebrale, dicendo che i relativi criteri erano sufficienti per attestare la morte
della persona. Inoltre, vi € stato un pronunciamento di Giovanni Paolo Il nell'anno 2000,
durante un discorso al Congresso internazionale della Societa di Trapianti. La citazione

in questione e la seguente:

«Si puo affermare che il recente criterio di accertamento della morte, cioé la cessazione totale
e irreversibile di ogni attivita encefalica, se applicato scrupolosamente, non appare

in contrasto con gli elementi essenziali di una corretta concezione antropologica».

Questo pronunciamento non sta dicendo che sicuramente la “morte cerebrale”
non & in contrasto con una corretta concezione antropologica, ma che “non
appare” in contrasto. £ dunque una posizione prowvisoria, prudenziale, che invece &

stata considerata come definitiva.

Nel 2005, pero, sempre Giovanni Paolo Il indirizzava alla medesima Pontificia Accademia
delle Scienze,un discorso, nel quale affermava che, dal punto di vista clinico, devono
essere individuati «adeguati “segni di morte” rilevati tramite la loro manifestazione fisica nel

soggetto individuale».

C'e una maturazione, rispetto al messaggio del 2000: non si parla piu dei criteri della
morte cerebrale o della cessazione totale e irreversibile dell'attivita cerebrale, ma di

rilevare le manifestazioni fisiche e cliniche della morte dell'individuo.



Il 7 novembre del 2008 Benedetto XVI indirizzo un discorso ad un Congresso
Internazionale organizzato dalla Pontificia accademia per la Vita e sottolineod che,
durante una donazione da morto a vivente, «gli organi individuali non possono essere
estratti se non ex cadavere». Inoltre, aggiungeva che «non puo esserci il minimo
sospetto di arbitrarieta e laddove la certezza non puo essere raggiunta deve prevalere il
principio di precauzione». Se non c'e la certezza della morte del donatore deve prevalereil
principio di precauzione: non posso mai uccidere I'innocente. Infine, «il criterio
principale del rispetto della vita del donatore deve sempre prevalere di modo che I'estrazione

di organi possa avvenire solo nel caso della sua vera morte».

Un altro segnale importante di una maggior prudenza rispetto ai criteri di
accertamento della morte del donatore, € il Compendio del Catechismo, al numero 476:

«Deve essere pienamente accertata la morte reale del donatore».

E molto importante fare una pausa di riflessione su questo tema: la Chiesa Cattolica
non ha mai insegnato a livello magisteriale che certamente la morte cerebrale
€ un criterio soddisfacente. | criteri che invece stabilisce sono che la persona sia
effettivamente morta e che questa morte debba essere pienamente accertata, non
basta la presunzione che lo sia. Il dibattito continua, ci sono posizioni importanti
contrarie alla definizione di morte cerebrale, come quella di Robert Spaemann o Josef
Seifert. In ogni caso non vi & alcun documento magisteriale ufficiale che abbia
inteso porre fine al dibattito, stabilendo una posizione certa e definitiva sul

punto, salvo i chiari criteri suddetti.



