LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIm

Direttore Riccardo Cascioli

IL LIBRO

Ospedali monastici: la cura nasce dalla fede

Francesco

Agnoli

Presentiamo un capitolo tratto dal libro "Case di Dio e ospedali degli uomini"(Fede e Cultura,
pagine 120, Euro 13.50).

L'ospitalita monastica, per secoli la piu organizzata ed influente, fu promossa
soprattutto da Basilio, in Oriente, da Cassiodoro (ca. 485-580) e da san Benedetto da
Norcia (480-547), in Occidente.

Di San Basilio (329-379) si e gia ricordato che fu il fondatore del primo e piu grande


https://www.brujulacotidiana.com/it/attualita
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/francesco-agnoli
/it/francesco-agnoli
/it/francesco-agnoli

ospedale in Oriente. In esso trovavano rifugio poveri, lebbrosi, bambini abbandonati...

Basilio non era solo un uomo di religione, né solo di carita. Seguace di un Dio
Logos, cioeé Ragione, e Caritas, cioé Amore, univa alla pratica dell'assistenza un forte
interesse “laico”, speculativo, per la medicina. “Non & certo che nelle istituzioni
monastiche basiliane fosse compresa in modo sistematico anche la Medicina, pero ci
sono chiare testimonianze di quanto questa attivita fosse presa in considerazione”.
Basilio, i cui monasteri si diffondono anche in Italia meridionale, si avvaleva dell'aiuto
dei monaci, ma anche di infermieri laici, detti “parabolani”, regolarmente pagati, che
“assolvevano l'incarico di raccogliere malati per le strade della citta o nelle contrade di

campagna e di portarli negli ospedali a dorso di mulo o, piu spesso, sulle proprie spalle”

Se ci spostiamo in Occidente, troviamo la figura gigantesca di Cassiodoro, che
nel suo monastero di Squillace, in Calabria, “non solo raccomandava lo studio della

Medicina, ma si era assunto l'incarico di insegnare in prima persona”, e soprattutto si
dedico a raccogliere 235 volumi di medicina scritti in greco e tradotti in latino dai suoi

monaci.

In un’epoca in cui quasi nessun laico, né alcuna autorita politica pensava
minimamente alla medicina, Cassiodoro contribui a salvare un patrimonio di secoli che

altrimenti sarebbe andato perduto.

Egli invitava i suoi monaci a leggere Ippocrate e Galeno, e nello stesso tempo
raccomandava di mettere le loro conoscenze al servizio dei fratelli: “Ma a voi mi rivolgo,
egregi fratelli, che trattate con diligente curiosita la sanita del corpo umano e
rifugiandovi nei luoghi sacri eseguite una beata pieta: tristi per l'altrui sofferenze, mesti
per gli altrui pericoli, trafitti dal dolore di quelli che intraprendete a curare e sempre,
nelle sventure altrui, oppressi dal proprio affanno, servite con cuore sincero coloro che

languiscono, come conviene alla perizia dell'arte vostra...” .

Quanto a San Benedetto, patrono d’Europa, al capitolo XXXVI della sua regola
invitava i suoi monaci a “prendersi cura prima di tutto e sopra tutto dei malati. Bisogna
servirli come fossero Cristo stesso, che veramente € in essi e che in essi viene
veramente servito. Perché Egli ha detto: ‘ cio che avrete fatto al piu piccolo di costoro, lo

rn

avrete fatto a me’'”. Questa cura fu praticata, inizialmente, allinterno del monastero, ma
successivamente il “monaco infirmario usci dalle mura conventuali per recarsi a curare
malati nel loro domicilio...” . Ovwwviamente, la cura benedettina e monastica in generale,
univa la somministrazione di farmaci, di salassi, di clisteri, di decotti, di massaggi, di

elisir, di pomate, di cataplasmi, empiastri, e toccasana di vario tipo, con preghiere,



benedizioni, imposizione delle mani... Non perché vi fosse una strana confusione, come
e tipico del mondo antico, tra religione e medicina, ma al contrario, per una chiara
conoscenza, per quanto I'epoca lo permettesse, delluomo, che & anima e corpo. Infatti si
puo dire tranquillamente che i monaci aromatari e i frati speziali dei conventi, che nelle
loro spezierie preparavano infusi e medicamenta vari, raccoglievano, lavoravano e
descrivevano le erbe, sono stati i “primi protagonisti di una attivita farmaceutica posta

istituzionalmente al servizio del malato e della comunita” .

Nei monasteri, come si & detto, la spinta verso I'aiuto ai fratelli nasceva dalla
fede, dall'identificazione del povero e del malato (pauper infirmus) - non vi era una
chiara differenza tra i due, anche perché la poverta era spesso, a quei tempi, causa di
debilitazione e di malattia- con Cristo sofferente; ma questa spinta conviveva con una
grande apertura verso la scienza e le sue regole in quanto tale, come é dimostrato dal
fatto che tutti i testi medici dell’antichita sono stati conservati proprio dagli archivi

monacali.

Cassiodoro, Basilio, Benedetto, non condannavano la medicina antica, in quanto
pagana, ma la valutavano, al contrario, per i suoi meriti oggettivi, che nulla avevano a

che vedere con la religione di chi li aveva scritti.

Scrive Giuseppe Penso: “Questi centri medici monastici non furono soltanto
ricoveri ospedalieri, ma centri di insegnamento dove accorrevano i giovani desiderosi
di apprendere le nozioni mediche dei manoscritti greci e latini, gelosamente conservati

in quelle abbazie, e dove accorrevano, da tutta Europa, malati per farsi curare” .

A Chartres, a Cluny, a san Gallo, a Montecassino, Roma, Farfa e a Fossanova,
dove i monaci curavano i malarici, a causa delle paludi, si studiava la medicina antica e si

gettavano le basi per una medicina futura, non legata alle superstizioni popolari.

Cosi, dal VI secolo al X secolo, i monaci italiani e molti chierici insegnavano la
Medicina ed esercitavano tanto la medicina insegnata quanto quella praticata, appresa
dai libri greci e latini, distinguendola pero dalla Medicina soprannaturale e dalle pratiche
religiose. Essi studiavano la Medicina come scienza. Il rispetto che avevano per le
esigenze proprie di questa scienza li portava a concepire le due attivita come ben
distinte: I'esercizio clinico della Medicina andava conseguito con mezzi naturali e in base
a cognizioni scientifiche, le pratiche religiose andavano sostenute dalla fede nel potere
divino e dalla speranza nella grazia della provvidenza” .

Era dunque riconosciuta allo studio della Medicina, una sua “autonomia”, senza pero

che l'attivita caritatevole si limitasse alla cura del corpo.



Per questo il gia citato Cassiodoro raccomandava ai suoi monaci: “Imparate
quindi la natura delle erbe... ma non riponete l'unica speranza nelle erbe, non ricercate
salvezza soltanto negli umani consigli”, mentre Gerberto, successore di Benedetto,
dimostrando una notevole comprensione della distinzione tra medicina e religione,
affermava: “Nell'esercizio delle cose mediche non vale far uso della mia autorita di

abate”.

Si produsse cosi “tra vita religiosa e attivita medica un innesto quasi naturale,
come se la medicina avesse finalmente trovato nella chiesa il sostegno che andava
cercando”. Anche perché listituzione religiosa metteva “a disposizione i suoi mezzi (gli
scriptoria, i monasteri, gli ospedali, ndr) per il sostegno di iniziative scientifiche”,

destinate quindi ad una espansione che I'Antichita non avrebbe mai potuto raggiungere .

“Nel IX secolo, scrive Giorgio Cosmacini, I'organizzazione sanitaria di ogni grande
monastero non era molto diversa da quella vigente intorno all'anno 820 nel convento di
san Gallo: un infirmarium, o ‘infermeria’, con un cubiculum valde infirmorum, o ‘sala di
degenza per malati gravi’, e con un giardino di piante medicinali, un locale per clisteri e
salassi e un altro locale dotato di armarium?”, cioe di un armadio di libri e spesso anche
un armarium pigmentorum, cioé un armadio di medicinali”. In piu, spesso, la presenza

di una balnearum domus, per i bagni, e di una domus medicorum, riservata ai medici.

Non estranea a questa storia monastica fu la prima Schola medica medievale,
la celeberrima Schola di Salerno (che a volte viene presentata, un po’ impropriamente,
come la prima universita). Scrive G. B. Scarano: “non é da escludere che alla nascita di
questa scuola abbia influito I'indirizzo di studi e di pratica della vicina abbazia di
Montecassino; e accertato che gia nel VI secolo esisteva a Salerno un chiostro
benedettino con annesso ospizio-ospedale e che a Salerno comparvero, nei secoli
seguenti, numerosi monasteri forniti di locali per il ricovero e 'assistenza di malati e
pellegrini, fenomeno questo presente, del resto, in tutte le regioni d'ltalia” .

Nei monasteri benedetti, inoltre, si praticava in generale un’ ospitalita a 360 gradi. Infatti
il monaco, divenuto volontariamente “povero di Cristo”, doveva avere un occhio di
riguardo verso i poveri involontari (pauperes inviti, ma anch’essi pauperes Christi) e
solitamente si dedicava loro la decima parte dei redditi del monastero, delle elemosine
e dei donativi, oltre a cid che rimaneva dai frequenti digiuni, imposti dalla regola per
insegnare ai monaci l'autocontrollo, la partecipazione alla Passione di Cristo, I'attenzione
verso i bisognosi. Per secoli i poveri giungevano alla porta dei monasteri per cercarvi un

“asilo di pace”, aiuto e cibo.

“La liturgia dell'ospitalita”, scrive il grande storico della poverta Michel Mollat,



cominciava “alla porta del monastero”: qui il cellario o il padre portinaio, spesso scelto
per le sue virtu, doveva distinguere tra le varie categorie di mendicanti, e dar vita al
cerimoniale di accoglienza. All'ospite si lavavano e si baciavano i piedi (mandatum),
come aveva fatto Cristo con i discepoli insegnando loro a “servire” e non ad “essere
serviti”, e poi si offriva da mangiare, in foresteria, se malato, o nell’hospitale pauperum.
Venivano forniti viveri anche a coloro che si rimettevano in viaggio, e soprattutto a
coloro che si presentavano di giorno in giorno alla porta (pauperes supervenientibus).
“Sono ben note le razioni date a Corbie: pane, birra, qualche volta vino, legumi,
formaggio, lardo e talvolta anche carne. Si distribuiscono anche scarpe e vestiti usati dai
monaci, coperte, legna per scaldarsi e per cuocere i cibi, utensili di uso comune. Qualche
volta, a partire dal secolo IX, si dona anche denaro”. Inoltre i monasteri organizzavano
periodiche distribuzioni, in occasione di festivita come Natale, Pasqua, Ognissanti, e la

visita settimanale ai poveri ammalati nelle loro case.

L'abate Smaragdo di Verdun, nel suo “Commento alla regola di san Benedetto”,
invitava i suoi monaci alle opere di misericordia, esortandoli a visitare gli infermi, a
ricercare i poveri nel timore che dormissero all'aperto, ad accogliere quelli di essi che
bussavano alla porta del convento, confortandoli (recreare pauperes) con gioia (libente
animo) e allegria (cum hilaritate): tra i poveri in particolare raccomandava i fanciulli

(infantes) e i vecchi, tra i quali annoverava anche i deboli di mente .



