BUSSOLA(Y)QUOTIDIANA

Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA

ORA DI DOTTRINA / 92 - Il supplemento

Onorio e la questione del Papa eretico

Luisella
Scrosati

L

gl ¥ ¥ '_p':
-

-

-ﬂ't :: erangHnkygnnpk 1

Il Concilio di Costantinopoli Il (680-681), sesto concilio ecumenico, aveva condannato
definitivamente la dottrina monotelita e aveva parimenti colpito papa Onorio | (vedi qui
), per la sua infelice lettera al patriarca di Costantinopoli Sergio I: «<Abbiamo provveduto
ad anatematizzare anche Onorio, che é stato Papa dell'antica Roma, perché, nella lettera

da lui scritta a Sergio, abbiamo trovato che ha seguito in tutto la sua posizione e ha


https://www.brujulacotidiana.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/il-monotelismo-e-la-grave-leggerezza-di-papa-onorio

confermato i suoi empi insegnamentis.

Papa sant’Agatone (575-681) aveva mandato al Concilio una lettera dogmatica
nella quale forniva l'unica interpretazione cristologica possibile sulla questione delle
volonta in Cristo: la dottrina che doveva essere tenuta era quella diatelita; ma a colpire
il fatto che, in questa lettera, Agatone rivendicava l'ultima parola in virtu del fatto che la
Chiesa di Roma «mai si € allontanata dalla via della verita per prendere la direzione
dell'errore» in virtu della promessa fatta da Cristo a Pietro che la sua fede non sarebbe
mai venuta meno. Era la posizione che un secolo prima aveva contraddistinto la regula
fidei di papa Ormisda (450-523), conosciuta anche come formula Hormisdee: «Prima
condizione per la salvezza é quella di custodire la norma della retta fede e non deviare
in alcun modo da quanto é stato stabilito dai Padri. E non si puo trascurare |'espressione
del Signore nostro Gesu Cristo, che dice: “Tu sei Pietro, e su questa pietra edifichero la
mia chiesa”. Questa affermazione e provata dai fatti, perché nella sede apostolica la

religione cattolica e stata sempre conservata pura».

I padri conciliari non fecero una piega: nella comunicazione allimperatore (
Prosphoneticus), avevano confermato chiaramente che, in quella lettera, «Pietro ha
parlato attraverso Agatoney; inoltre la lettera di Agatone venne accolta e posta come
parte degli atti conciliari, quegli stessi atti che condannavano Onorio. | padri conciliari
non avvertivano dunque alcun conflitto tra I'affermazione che la Sede Apostolica € la

garante dell'ortodossia e 'eresia di Onorio.

Anche papa san Leone Il (611-683), nella lettera allimperatore Costantino IV, aveva
confermato gli atti del Concilio e la condanna di Onorio, «che non ha cercato di
santificare questa Chiesa Apostolica con l'insegnamento della tradizione apostolica, ma
con profano tradimento ha permesso che la sua purezza venisse contaminata»; e lo
faceva proprio in virtu dell'autorita data a Pietro e ai suoi successori di confermare o

respingere degli atti conciliari.

Circa due secoli piu tardi, durante il Concilio di Costantinopoli IV (869-870), di
fronte ai vescovi bizantini che evocavano proprio I'errore di Onorio per contestare
I'infallibilita della Sede Apostolica, papa Adriano Il (792-872) faceva notare che quel fatto
non metteva in discussione la potesta del romano Pontefice di essere giudice di tutti i
pastori della Chiesa e di non poter essere giudicato da nessuno. Semplicemente, Onorio
poté essere giudicato dopo la sua morte, perché accusato di eresia, «unica ragione per
cui anche gli inferiori possono legittimamente giudicare i propri superiori, rigettando
liberamente le loro pericolose opinioni». Tuttavia, Adriano subito precisava che «né i

patriarchi né gli altri vescovi [avevano] diritto di emettere alcun giudizio su di lui a meno



che l'autorita della stessa prima sede pontificia non ne avesse dato il consenso». Su

questo scriveremo un articolo dedicato.

Non si tratta qui di venire a capo della questione se Onorio fosse stato
realmente eretico: la lettera incriminata poteva in effetti essere intesa anche in modo
non eterodosso; non dobbiamo infatti dimenticare che tra i grandi difensori di Onorio
viene annoverato il grande flagello del monotelismo, san Massimo il Confessore (580 ca -
662); e anche papa Giovanni IV (+642). Questa e una questione fattuale, sulla quale
anche il Concilio potrebbe essersi sbagliato (e ad avviso di chi scrive, si sbaglio). Il punto
che a noi interessa e che tre concili ecumenici (Costantinopoli lll e IV e Nicea 1) e almeno
due papi (Leone Il e Adriano Il) erano aperti alla possibilita che un Papa potesse essere
eretico. La vicenda di Onorio, come anche il cedimento di papa Liberio (vedi )ela
presunta capitolazione di papa Vigilio (qui) presentano una questione: come si puo
continuare ad affermare che la Sede Apostolica mai abbia deviato dalla retta fede, se
alcuni papi hanno sottoscritto errori e uno di loro é stato perfino anatematizzato in un
concilio ecumenico? Come si pu0 sostenere che il successore di Pietro sia l'infallibile

giudice supremo nelle questioni della fede, dal momento che alcuni papi hanno errato?

La distinzione tra la persona del Papa e il suo ufficio era allora gia presente. Ma
dalla vicenda di Vigilio, Liberio e soprattutto Onorio, emerge che si aveva anche
consapevolezza della diversita tra le varie modalita di pronunciamento della Sede
Apostolica. Sarebbe anacronistico attribuire al primo millennio della storia della Chiesa
una sistematizzazione dei vari gradi di Magistero e I'assenso dovuto; tuttavia, era gia
piuttosto chiaro che era possibile che il Papa incorresse in errori dottrinali, senza che cio
minasse il primato della Sede Apostolica; la condanna di Onorio infatti non cambio la
percezione del primato di Pietro, cosi come era stata espressa da papa Agatone e, un
secolo prima, dalla formula di papa Ormisda. Il Concilio di Costantinopoli IV infatti

convalidava questa formula, proprio mentre condannava Onorio.

Occorrera attendere ancora qualche secolo per trovare un primo tentativo di
chiarificazione del potere di Pietro e dell'infallibilita papale. Fu il vescovo francese Guido
Terreni (1270-1342), carmelitano, filosofo e canonista, conosciuto anche come Guy de
Perpignan o Guidonis Terreni, ad affrontare in una queestio disputata il tema
dell'infallibilita pontificia. Secondo la sua argomentazione, la certezza del Magistero
senza errori del Papa riguarda quegli insegnamenti con cui egli intende legare tutta la
Chiesa ad una certa dottrina; non concerne invece il Papa come persona privata né
quegliinsegnamenti che non intendono definire un punto preciso di fede o di morale.

La ragione di ci0 & piuttosto chiara: lo Spirito Santo non puo permettere che la comunita


https://lanuovabq.it/it/la-crisi-ariana-e-le-ipotesi-sul-cedimento-di-papa-liberio
https://lanuovabq.it/it/la-controversia-dei-tre-capitoli-figlia-del-cesaropapismo

dei fedeli possa essere esplicitamente indotta all'errore mediante un atto definitorio del
Papa che insegna come Pastore universale della Chiesa. Perché & proprio qui che risiede

la promessa di Cristo a Pietro e ai suoi successori.

E piuttosto evidente che i fedeli possano essere disorientati da eventuali
insegnamenti errati del Papa, sia come persona privata, sia quando si esprime in modo
non definitorio: il caso di Onorio ne € la dimostrazione. Non & dunque lecito essere
accidiosi: il Magistero petrino non é stato dato alla Chiesa perché i suoi pastori e i suoi
fedeli, secondo responsabilita evidentemente differenti, fossero semplici soggetti passivi
dellinsegnamento del Papa. | vescovi condividono con il Papa la responsabilita verso
tutta la Chiesa, e i fedeli, da parte loro, sono tenuti a comprendere il senso di quanto
viene loro insegnato. Quando appare la contraddizione, tale contraddizione dev'essere
risolta. Il Papa ha percio il dovere di mostrare 'armonia del proprio insegnamento con la
Rivelazione e la sacra Tradizione, alle quali egli stesso & soggetto. E dunque di

dimostrare la continuita del proprio insegnamento con il Magistero che lo precede.



