BUSSOLA(?)QuOTIDI

Direttore Riccardo Cascioli

APPROFONDIMENTO

Onnipotenza di Dio, liberta dell'uomo

Durante 'omelia pronunciata domenica mattina (durante la messa celebrata a Friburgo,
nell'ultimo giorno del suo viaggio in Germania) Benedetto XVI ha toccato, sia pur
brevemente, il problema terribilmente inquietante del male e del suo rapporto con Dio.
Se Dio c'é, perché esiste il male? Soprattutto, perché esiste la sofferenza dell'innocente?
E una domanda drammatica che da sempre travaglia la coscienza umana, tanto che il

male & la piu grande e frequente contestazione all'esistenza di Dio.


https://www.brujulacotidiana.com/it/attualita

I Papa non ha toccato in questa occasione |la questione della sofferenza
dell'innocente cagionata da malattie, o da calamita naturali, o dalla morte (non ha cioé
toccato la questione dal punto di vista ontologico, anche perche il tema richiederebbe lo
spazio di una monografia e non basta certo quello di una omelia; cio sia detto per
Umberto Eco e per tutti quei critici di Benedetto XVI che giudicano frettolose le sue

disamine: un‘omelia o un angelus non sono e non devono essere dei trattati di filosofia).

Piuttosto, il Papa ha accennato al tema del male morale, cioe alla questione della
sofferenza umana causata dagli uomini. Come ha detto il Papa, «Ci sono teologi che, di
fronte a tutte le cose terribili che avvengono oggi nel mondo, dicono che Dio non pud
essere onnipotente». In effetti, molti si sono chiesti: «dov'era Dio ad Auschwitz o negli
altri lager nazisti, o nei gulag comunisti, o nei vari campi di concentramento della
storia?». In effetti, se Dio & onnipotente, perché non impedisce il male morale, cioé la

malvagita degli uomini?

Il Papa ha risposto che certamente Dio & onnipotente, ma «esercita il suo potere in
maniera diversa da come gli uomini sogliono fare. Egli stesso ha posto un limite al suo

potere, riconoscendo la liberta delle sue creature».

In effetti, Dio non & l'autore degli atti malvagi umani, pero potrebbe evitarli, dunque

perché li tollera? La risposta e piuttosto articolata, perché i motivi sono almeno quattro.

1) Dio tollera gli atti malvagi perché da essi ricava un bene maggiore o evita un

male peggiore (e un discorso che non possiamo approfondire in questa sede).

2) Se Dio impedisse il male morale, toglierebbe la sua sorgente che é la liberta.
Ora, Dio potrebbe togliere la liberta alluomo, ma cosi lo priverebbe di quella stupenda
prerogativa che lo innalza al di sopra degli altri esseri, che lo eleva al di sopra

dell'universo.

Come ha scritto Cornelio Fabro, «la imago Dei & soprattutto la libertal». Infatti, prima di
agire 'uomo esamina delle alternative tra cui scegliere, delle possibilita, degli esiti delle
sue possibili scelte, e mediante la liberta fa essere cio che fino al momento della sua
scelta non esiste, cid che prima era solo una possibilita, quindi I'esercizio della liberta «si
apparenta e si accosta alla creazione», che fa essere cio che prima non esiste per nulla.
Infatti, qualsiasi evento fisico «si trova contenuto nelle sue cause (non solo le eclissi, i
terremoti, le sciagure, ma anche il prodursi delle stagioni, il riprodursi degli animali e

tutto il susseguirsi della vita nel mondo)», mentre cio che scaturisce dall'azione libera



delluomo «non & contenuto nella serie o catena delle cause». L'azione umana non &
come il movimento della tessera di un domino, che ¢ la continuazione e la
ritrasmissione alla tessera successiva di un impulso ricevuto dalla tessera precedente.
Lo ha scritto stupendamente Hannah Arendt : «Agire [...] significa prendere un'iniziativa,
incominciare» e «perché ci fosse un inizio fu creato 'uomo [...]. Questo inizio non é
come l'inizio del mondo, non é l'inizio di qualcosa ma di qualcuno, che é a sua volta un
iniziatore. Con la creazione dell'uomo, il principio del cominciamento entro nel mondo
stesso, e questo, naturalmente, & solo un altro modo di dire che il principio della liberta
fu creato quando fu creato 'uomo [...]. Il fatto che 'uomo sia capace d'azione significa

che da lui ci si pu0 aspettare l'inaspettato».

3) Se 'uomo non potesse compiere il male, se Dio impedisse la sua malvagita e se
quindi 'uomo non fosse libero, con cio stesso non potrebbe nemmeno compiere il
bene: se io non sono libero non posso scegliere di odiare, né di assassinare, ma
nemmeno di amare, di donarmi, di sacrificare la mia vita per gli altri, ecc. La malvagita
il volto tenebroso di quel Giano bifronte che ¢ la liberta: se non ci fosse la malvagita

non potrebbe nemmeno esserci il bene morale.

4) Come spiega Kierkegaard, Dio si rivolge all'uomo come un innamorato che
offre il suo amore a colei che ama, chiedendo all'uomo di corrispondere alla sua
proposta d'amore: «E incomprensibile, & il miracolo dellamore infinito, che Iddio»
all'uomo «possa dire quasi come un pretendente [...]: Mi vuoi tu, si 0 no?». Proprio per
questo lo lascia libero, cioé 'uomo é libero perché Dio gli propone di partecipare alla
comunione amorosa con Sé e «il Dio delllamore non vuole in alcun modo costringerti.
Come potrebbe 'amore pensare di costringere ad amare?». Se 'uomo non fosse libero

non potrebbe conseguire la felicita, che ¢ la totale comunione d'amore con Dio.

Con stupore e con (giusto) orgoglio Fabro rileva - con espressioni simili a quella di
Bendetto XVI in Germania - infatti che Dio pud annientare 'uomo, ma «non puo
sostituire il si 0 il no della mia volonta», perché una liberta invasa dall'esterno,
«colonizzata» e coartata, non é (piu) liberta.

Per questo motivo, aggiunge il pensatore friulano, «Dio stesso, allannunzio fatto a
Maria, stava in ascolto», e percid «San Bernardo € impaziente e scrive: “affrettati, su,
rispondi presto Maria!”. Ma Maria attese a rispondere come si doveva: con la liberta che
conviene al bene, per gettarsi [infine] in braccio allInfinito». E la risposta libera che Dio
attendeva da Maria € analoga (mutatis mutandis) a quella (poc'anzi menzionata) che Dio,

come un innamorato, attende da ogni uomo.



Cosi, dice Fabro, «se c'e una cosa [...] che alle volte da i brividi e la suprema gioia di
essere uomini, questa é la libertax». La grandezza della volonta-liberta é tale che Fabro
afferma: «dopo I'Assoluto non c'é niente di piu grande al mondo» della liberta e «la

storia [del mondo] ha quindi senso [...] in funzione della liberta».

Ha senso in funzione della scelta di cor-rispondere o rifiutare la proposta
d’amore di Dio, riguardo alla quale lasciamo di nuovo parlare Kierkegaard: «Si vive una
volta sola. [...] E mentre tu vivi questa sola volta e la durata di questa vita si accorcia ad
ogni minuto che passa, sta il Dio delllAmore nei cieli, pieno d’amore, anche verso te. Sj,
verso di te, Egli vorrebbe che tu volessi cio ch’Egli vuol volere con te per I'eternita [...]. Il
Dio dellamore non vuole costringerti. Come potrebbe I'amore pensare di costringere ad

amare?».



