LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

LA LEZIONE

Obiezione di coscienza, questa sconosciuta

LIBERTa RELIGIOSA ERRERPAPILE)

Tommaso

Scandroglio

Lo scorso 4 dicembre il professor Piotr Mazurkiewicz, dell’'Universita Cattolica Stefan

Wyszynski (Varsavia), ha tenuto una lezione intitolata «Il diritto all'obiezione di
coscienza», nellambito di un seminario sulla liberta religiosa organizzato dalla Cattedra
Karol Wojtyla del Pontificio Istituto Teologico Giovanni Paolo Il per le Scienze del

Matrimonio e della Famiglia. In piu punti la lezione costituisce, nella sua trattazione


https://www.brujulacotidiana.com/it/liberta-religiosa
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/tommaso-scandroglio
/it/tommaso-scandroglio
/it/tommaso-scandroglio

classica, una buona sintesi sul tema (altri aspetti andrebbero maggiormente chiariti).

Innanzitutto Mazurkiewicz distingue opportunamente I'obiezione di coscienza
dalla disobbedienza civile. Nel primo caso si contesta la norma, ma non
necessariamente |'autorita che ha emanato la norma. Nella seconda ipotesi si contesta
I'autorita e di conseguenza perdono di autorita anche gli atti del governante, tra cuile
leggi. «<L'obbedienza - spiega il docente - spetta all'autorita in virtu del bene comune.
Relativamente a quelle decisioni prese da chi governa che siano in contrasto con il bene
comune o con le fondamentali regole della ragione pratica non e vincolato I'obbligo di

obbedienza».

In seconda battuta, rifacendosi all'insegnamento tommasiano e dunque
agostiniano sulle leggi ingiuste, Mazurkiewicz chiarisce che una norma che non &
conforme alla retta ragione, e quindi alla legge eterna promulgata da Dio, cessa di
essere una legge e diventa piuttosto un vero e proprio atto di violenza. Odiernamente
simili atti di violenza, che si rivestono formalmente degli abiti normativi, sono plurimi,
come ricorda la relazione del docente polacco. Pensiamo alle leggi sull'aborto,
sull’'eutanasia, sulle unioni civili, sulle adozioni a favore di coppie omosessuali. In questi
casi al medico, al sindaco, allimpiegato del comune non € moralmente consentito né di
compiere atti intrinsecamente malvagi, né ordinariamente di collaborare ad essi. Norme
che impongono tali condotte inique, «non solo non creano nessun obbligo per la
coscienza, ma sollevano piuttosto un grave e preciso obbligo di opporsi ad esse

mediante obiezione di coscienza» (Giovanni Paolo Il, Evangelium vitae, 73).

Mazurkiewicz ricorda che I'obiettore oggi @ discriminato su piu fronti: «Sanzioni
penali, perdita di lavoro o dei salari non sono le uniche possibili manifestazioni di
discriminazione. Sempre piu spesso l'accesso ad alcune professioni mediche o specialita
mediche e subordinata all'accettazione di praticare o di collaborare a procedure che
privano intenzionalmente il paziente della vita. Agli obiettori vengono negate le
promozioni in campo scientifico e nelle strutture amministrative delle unita mediche o

nelle associazioni professionali».

Poi la relazione di Mazurkiewicz indaga il ruolo della coscienza e |o fa partendo
da una riflessione di Giovanni Paolo II: «La coscienza, in un certo senso, pone l'uomo di
fronte alla legge, diventando essa stessa “testimone” per 'uomo: testimone della sua
fedelta o infedelta nei riguardi della legge, ossia della sua essenziale rettitudine o
malvagita morale. La coscienza é l'unico testimone: cio che avviene nell'intimo della
persona e coperto agli occhi di chiunque dall'esterno. Essa rivolge la sua testimonianza

soltanto verso la persona stessa. [...] Non si apprezzera mai adeguatamente



I'importanza di questo intimo dialogo delluomo con sé stesso. Ma, in realta, questo é il
dialogo delluomo con Dio, autore della legge, primo modello e fine ultimo delluomo.
“La coscienza - scrive san Bonaventura - € come l'araldo di Dio e il messaggero, e cio che
dice non lo comanda da sé stessa, ma lo comanda come proveniente da Dio, alla
maniera di un araldo quando proclama l'editto del re. E da cio deriva il fatto che la

coscienza ha la forza di obbligare”» (Veritatis splendor, 57-58).

Va da sé che occorre seguire i dettami della coscienza solo se questa é retta. In
caso contrario la cosiddetta liberta di coscienza diventa un lasciapassare per legittimare
sul piano morale e poi giuridico qualsiasi aberrazione contraria alla dignita personale. A
tal proposito Mazurkiewicz cita la Lettera al Duca di Norfolk di san John H. Newman: «La
coscienza ha dei diritti perché ha dei doveri; ma al giorno d'oggi, per una buona parte
della gente, il diritto e la liberta di coscienza consistono proprio nello sbarazzarsi della
coscienza, nellignorare il Legislatore e Giudice, nell’'essere indipendenti da obblighi che
non si vedono. [...] La coscienza & una severa consigliera, ma in questo secolo é stata
rimpiazzata da una contraffazione, di cui i diciotto secoli passati non avevano mai
sentito parlare o dalla quale, se ne avessero sentito, non si sarebbero mai lasciati

ingannare: e il diritto ad agire a proprio piacimento».

Opportunamente il docente polacco mette in evidenza che la corruzione della
coscienza é da addebitarsi, il piu delle volte, ai ricatti che provengono dal
mondo. In buona sostanza la coscienza erra perché le fa comodo errare. Compito
primario della coscienza diviene allora quello di sganciarsi dalle tentazioni del mondo.
Cosi Mazurkiewicz: «La liberta di coscienza e di scarso valore per 'uomo se la coscienza
stessa non ¢ libera. Se & deformata dal processo di educazione, se € depravata dal
peccato o addormentata in seguito alla banalita delle scelte quotidiane. Commentando
il pensiero di Newman, scrive il card. Ratzinger: “Un uomo di coscienza € uno che non
compra mai, a prezzo della rinuncia alla verita, 'andar d'accordo, il benessere, il
successo, la considerazione sociale e 'approvazione da parte dell'opinione dominante”.
Confrontando il pensiero di Newman con I'esempio di vita di san Tommaso Moro,
aggiunge: “Moro si pose nel numero di quei martiri angosciati, che solo dopo esitazioni e
molte domande hanno costretto sé stessi ad obbedire alla coscienza, ad obbedire a
quella verita, che deve stare piu in alto di qualsiasi istanza sociale e di qualsiasi forma di
gusto personale. Si evidenziano cosi due criteri per discernere la presenza di
un‘autentica voce della coscienza: essa non coincide con i propri desideri e coi propri
gusti; essa non si identifica con cid che é socialmente piu vantaggioso, col consenso di
gruppo o con le esigenze del potere politico o sociale”. [...] Non & dunque prudente dal

punto di vista pastorale, come fa notare Giovanni Paolo Il, dire “Segui sempre la tua



coscienza”. Se si mancasse di ricordare I'obbligo di formazione della coscienza e di
ricerca della verita 'uomo rischierebbe di fare della propria coscienza, anziché un luogo
di incontro con Dio che rivela il vero bene, una forza distruttrice della sua propria
umanita. Come ci insegna Reconciliatio et paenitentia (26) € necessario “formare
cristianamente la propria coscienza, affinché essa non diventi ‘una forza distruttrice

dell'umanita vera (della persona), anziché il luogo santo dove Dio gli rivela il suo vero bene™».

Infine si indaga il tema della pedagogia della coscienza. E cosi chi erra, ma non sa
di errare, si trova in una situazione assai piu svantaggiata di chi erra, ma sa di errare.
Perché il primo non potra essere tratto dall'errore dato che non ne vuole uscire,
intimamente convinto di essere nel giusto, non cosi per il secondo. Lasciando
nuovamente la penna a Mazurkiewicz: «ll pubblicano evangelico & piu giustificato del
fariseo proprio perché il primo vede il proprio peccato e il secondo non lo scorge. Il
fariseo infatti ha una coscienza serena, ma proprio tale serenita fa si che la sua
coscienza sia impermeabile a Dio e alle persone. Per questo, anche se sembra
paradossale, al Signore Gesu e piu facile convertire il grande peccatore che non si
nasconde dietro al paravento della propria coscienza erronea, che salvare colui che,
proprio perché convinto soggettivamente della propria rettitudine, rimane
impenetrabile alla grazia divina. Proprio in tale contesto deve essere interpretato il
monito di Giovanni Paolo I, che la coscienza “non & un assoluto, posto al di sopra della
verita e dell'errore; anzi, la sua intima natura implica il rapporto con la verita obiettiva,
universale e uguale per tutti, che tutti possono e devono cercare”» (Messaggio per la
XXIV Giornata Mondiale della Pace, 1991).



