diritto canonico

Non bastano preti e laici a dichiarare il Papa

illegittimo

21.10_2024

Luisella
Scrosati

Nell'articolo precedente, dedicato allo scritto Non consegnero il Leone, di padre Giorgio

Maria Faré, avevamo lasciato in sospeso due questioni: che la dottrina dell'adesione

pacifica e universale (APU) della Chiesa contraddica il diritto canonico; che in ogni modo


https://www.brujulacotidiana.com/it/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/accettazione-universale-del-papa-la-contraddizione-che-non-ce

tale dottrina non si applicherebbe alla situazione presente.

Iniziamo con la seconda e vediamo la spiegazione di Faré: «se anche si ritenesse valido il
principio [dell'APU, n.d.a.], non sarebbe applicabile al caso che stiamo affrontando
perché esso presuppone una profonda comunione e consenso all'interno della Chiesa
stessa, elementi attualmente inficiati dalla presenza di numerose voci discordanti e
persistenti nel tempo, per quanto minoritarie». Queste voci discordanti impedirebbero
pertanto di parlare di un consenso pacifico universale. Inoltre, quei fedeli che
aderiscono a Bergoglio come Papa, o almeno una parte di essi, lo farebbero influenzati
da un “consenso non informato” a causa di una «censura mediatica ed ecclesiasticax.
Analogamente, anche I'adesione dei cardinali potrebbe, secondo Faré, non essere libera

perché «condizionata dal ricatto o dal timore».

Vediamo ciascuna di queste affermazioni. Purtroppo & un grave
fraintendimento della dottrina dell'APU ritenere che essa si applichi solo qualora vi sia
una non meglio precisata «profonda comunione» con il Pontefice, o siano assenti voci
discordanti e persistenti. In realta, I'APU richiede semplicemente che nessuno dei
cardinali elettori o almeno del collegio episcopale, abbia sollevato, in tempi congrui,
dubbi sulla legittimita dell'elezione del Pontefice e si sia dunque rifiutato di aderire a
Tizio come Pontefice. Che ci siano laici o preti a contestare questo fatto, oltretutto anni
dopo la chiusura del conclave, non inficia assolutamente il principio dell'adhcesio, il
quale non richiede una particolare qualita della «<comunione e del consenso» nella
Chiesa, condizione peraltro assai difficile da stimare, e neppure dipende dalla presenza
o0 meno di un presunto timore dei cardinali, criterio non meno problematico da
verificare. Che ci si debba riferire al dubbio dei cardinali e del corpo episcopale, che non
aderiscono nella loro totalita al “Papa”, e non al dissenso “ritardatario” di un gruppo di
semplici fedeli, lo conferma anche, come visto nell'articolo precedente, il caso di Urbano
VI, che Faré, citando un testo di diritto canonico, riporta. L'elezione di Urbano VI, infatti,
venne contestata da quasi tutti i cardinali elettori e dunque in quel caso non si pud

evidentemente parlare di una tale adhcesio.

Supponiamo ora che, per mettere lecitamente in dubbio I'elezione di un Papa,
sarebbero sufficienti le generiche voci discordanti, ipotizzate dall'autore. Ne dovremmo
concludere che nessun Papa, da Roncalli in poi, sarebbe certamente tale, dal momento
che le voci discordanti dei sedeprivazionisti e dei vari rami sedevacantisti persistono e
crescono nel tempo. Analogamente, dovremmo anche ipotizzare che nessuna elezione
papale sarebbe al sicuro dalla possibilita di contestazioni di gruppi potenzialmente

avversi ed in tal modo raramente vi sarebbe la certezza della legittimita di un Papa.



Situazione che, certamente, lo stesso Faré non accetterebbe. Ed & dunque proprio per

questa ragione che la Chiesa insegna la dottrina certa dell’APU come fatto dogmatico.

Dunque, delle due I'una: o questa dottrina viene sostanzialmente vanificata, dal
momento che basterebbero «voci discordanti e persistenti» di laici o preti per mettere in
dubbio la legittimita del Pontefice regnante, con le conseguenze di cui sopra e lasciando
perennemente la Chiesa alla mercé di dispute tra canonisti, giornalisti, gruppi; oppure
essa si riferisce al “dissenso” non di qualunque voce, ma della voce di coloro che sono
direttamente coinvolti nell'elezione del Papa, ossia i cardinali, e di coloro che
condividono con il Papa, come collegio, la suprema potesta nella Chiesa, ai quali
certamente possono associarsi anche presbiteri e fedeli. Una loro eventuale
contestazione ¢ infatti semplice da constatare e mette al sicuro da indebite estensioni

del “dissenso” che renderebbe dubbia la legittimita del Papa in questione.

Cade cosi anche I'argomento per cui i fedeli non avrebbero potuto sviluppare il
dubbio sulla validita dell'elezione per presunte censure mediatiche (ma quali? Il web
e strapieno di persone che non riconoscono Bergoglio come Papal!); né ha senso
ricorrere ad un ipotetico timore dei cardinali, tutt'altro che dimostrabile e, tra l'altro,
smentito da quei cardinali che La Bussola ha potuto contattare in questi anni su tale
questione, e che hanno categoricamente smentito che vi siano elementi per sostenere
I'invalidita dell'elezione di Papa Francesco. Come avremo modo di vedere in un
prossimo articolo, questa posizione nasce dal fraintendimento e dal disconoscimento

della dottrina relativa all'APU.

Vediamo ora I'obiezione di una presunta contraddittorieta di tale dottrina coniil
diritto canonico. Cosi afferma Faré: «come dimostrato dall'avv. Ferro canale [cf.
Dissertazione in punta di Diritto Canonico sulla tesi di Socci e la replica di Boni, n.d.a.],
questo principio - che, ricordo, non & norma giuridica - € in contrasto con il Diritto
Canonico». Prima considerazione: le norme giuridiche previste per la validita del
conclave sono appunto lo strumento che i cardinali hanno per vigilare sulla correttezza
dell'elezione del Pontefice; il che significa che e proprio in base ad esse che essi possono
contestare la legittimita di un'elezione. Inoltre, sono anche lo strumento per dirimere la
questione nel momento in cui mancasse I'adheesio; cosa non sempre facile, come
dimostra il fatto che, nel corso della storia della Chiesa, si sono inseriti nell'elenco dei
papi alcuni pontefici che, ad una piu attenta analisi, sono stati poi espunti. Ma si trattava
appunto di casi di elezione contestata da cardinali e vescovi, che dunque non
riconoscevano Tizio come Papa e facevano venir meno l'adesione universale e pacifica.

La dottrina dell'’APU non annulla questi strumenti giuridici, ma semplicemente afferma



che, quando la Chiesa universale, rappresentata dai suoi pastori legittimi, aderisce
all'eletto, riconoscendolo Papa, cio significa che tutti i requisiti sono stati adempiuti,
oppure, secondo per es. il teologo cardinale Louis Billot, che eventuali problemi sono di

fatto sanati.

Ora, sorprende che si sposi la tesi che I'APU venga considerata come un
ingombro pericoloso per il diritto canonico, al punto da ritenere di doverla
sacrificare. E piuttosto evidente che, in questo modo, la “ragion canonica” si distacca
completamente e si pone persino in rotta di collisione con la dogmatica. Perché la

della Congregazione per la Dottrina della Fede, a commento e
chiarimento della Professio fidei del 1989, riguardo all'APU cosi si esprime: «Con
riferimento alle verita connesse con la rivelazione per necessita storica, che sono da
tenersi in modo definitivo, ma che non potranno essere dichiarate come divinamente
rivelate, si possono indicare come esempi la legittimita dell’elezione del Sommo Pontefice o
della celebrazione di un concilio ecumenico, le canonizzazioni dei santi (fatti dogmatici);
la dichiarazione di Leone Xlll nella Lettera Apostolica Apostolicce Curce sulla invalidita
delle ordinazioni anglicane». Il fedele € dunque tenuto ad assentire in modo pieno ed
irrevocabile a quelle verita connesse alla Rivelazione, che la Chiesa propone come tali. E
tra queste troviamo proprio la questione della legittimita del Papa riconosciuto
universalmente e pacificamente dalla Chiesa. Ritenere dunque che I'APU sia in contrasto
con il diritto canonico equivale ad affermare che un insegnamento che la Chiesa
propone a credere in modo definitivo sarebbe in realta lesivo del diritto. La posizione di
Faré esige pertanto che quanto la Chiesa domanda di accettare con consenso pieno e
irrevocabile, sia invece da respingere, per non ledere il diritto; e dunque che quel
consenso da dare in modo definitivo & in realta revocabile. Si crea in questo modo un
grave cortocircuito, potenzialmente estendibile anche ad altri insegnamenti che la
Chiesa esige si credano in modo definitivo, come la proibizione di ordinare le donne, la

condanna dell'eutanasia, la condanna della contraccezione, etc.

Dubitare che quel Papa che la Chiesa ha riconosciuto come tale - dal momento
che nessun cardinale né alcun vescovo hanno impugnato la validita dell'elezione di
Bergoglio - sia in realta il Papa, significa ritenere che quanto la Chiesa propone ai fedeli
come insegnamento definitivo € in realta revocabile, facendo in questo modo saltare
tutta la struttura dell'insegnamento magisteriale della Chiesa. Nel prossimo articolo

vedremo piu da vicino il contenuto, il senso e la cogenza dell'APU.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_1998_professio-fidei_it.html

