
la nota

No a Maria Corredentrice, il Vaticano fa

confusione

ECCLESIA 05_11_2025

Luisella 

Scrosati

Martedì 4 novembre, il Dicastero della Dottrina della Fede ha pubblicato una Nota 

dottrinale di 80 paragrafi, approvata da papa Leone XIV, nella quale ci viene spiegato che

«considerata la necessità di spiegare il ruolo subordinato di Maria a Cristo nell’opera

della Redenzione, è sempre inappropriato usare il titolo di Corredentrice per definire la

https://www.brujulacotidiana.com/it/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20251104_mater-populi-fidelis_it.html


cooperazione di Maria» (§ 22, corsivo nel testo). Sempre inappropriato ci dicono dal

Dicastero; almeno per i lettori delle principali lingue in cui è stato pubblicato il

documento, perché il testo inglese si limita ad un «it would not be appropriate»,

omettendo l’avverbio e preferendo il condizionale. Ma siccome qualcuno deve aver

deciso che l’originale dei documenti della Chiesa non si debba più scrivere nella lingua

latina, è lasciato alla preferenza dei lettori quale versione scegliere.

Appena tre giorni prima, sabato 1° novembre, Leone XIV proclamava san John 

Henry Newman dottore della Chiesa. Piccolo dettaglio: Newman era uno di quelli

che aveva difeso la possibilità di utilizzare il titolo di Corredentrice. La proclamazione del

dogma dell’Immacolata Concezione (1854) aveva turbato, tra gli altri, il mondo

anglicano. L’amico e compagno di John Henry Newman nell’avventura dell’Oxford

Movement, Edward B. Pusey, formulò le obiezioni del mondo anglicano nell’Eirenicon, al

quale Newman rispose con la nota Letter to the Rev. E. B. Pusey on his recent Eirenicon, che

costituisce il trattato mariologico per eccellenza di Newman. Pusey si lamentava che la

corredenzione non era affermata «in isolati passi di un autore devozionale […], ma nelle

risposte formali indirizzate da Arcivescovi e Vescovi al Papa in merito a ciò che essi

auspicano riguardo alla dichiarazione dell’Immacolata Concezione come articolo di

fede» (An Eirenicon, London, 1865, pp. 151-152). Ed aggiungeva con disappunto che

«questa dottrina, a cui qui si allude, è elaborata dai teologi cattolici romani di ogni

scuola».

Newman era ben consapevole della conoscenza approfondita che Pusey aveva 

dell’insegnamento dei Padri della Chiesa; era perciò sorpreso del fatto che egli

potesse accusare il mondo cattolico di una “quasi idolatria” nei confronti della SS.

Vergine, a motivo dell’abbondanza di titoli onorifici e di densità teologica attribuiti alla

Madonna, perché era proprio la «Chiesa indivisa», a cui Pusey si appellava, ad essere

tanto generosa nei titoli mariani. «Quando si vede che Lei, con i Padri, dà a Maria i titoli

di Madre di Dio, seconda Eva e Madre di ogni vivente, Madre della vita, Stella del

mattino, mistico nuovo Cielo, Scettro dell’ortodossia, tutta immacolata Madre della

santità, e simili, la gente potrebbe interpretare come una misera contropartita per tale

modo di esprimersi le sue proteste contro chi dà a Maria il titolo di Corredentrice e

Sacerdotessa».

Mai Newman avrebbe pensato che sarebbe arrivato un giorno in cui si sarebbe 

dovuto difendere il titolo di Corredentrice di fronte non ad un anglicano, ma al

prefetto dell’ex-Sant’Uffizio. Nientemeno. La ragione per cui il Dicastero cassa il titolo di

Corredentrice è la sua potenzialità di generare «confusione e squilibrio nell’armonia



delle verità della fede cristiana, perché “in nessun altro c’è salvezza; non vi è infatti, sotto

il cielo, altro nome dato agli uomini, nel quale è stabilito che noi siamo salvati”» (At 4,12).

E ancora: «il pericolo di oscurare il ruolo esclusivo di Gesù Cristo […] non costituirebbe

un vero onore alla Madre». Affermazioni non originali, dal momento che sono tipiche

delle obiezioni protestanti, ma di certo molto curiose in un documento ufficiale che si

propone di rispondere a questioni che risveglierebbero «con frequenza, dubbi nei fedeli

più semplici»; sì, perché nell’epoca della gestione Fernández, le Note dottrinali non

esistono più per chiarire ciò che potrebbe apparire confuso, ma per rendere confuso ciò

che era già chiaro.

Logica richiederebbe infatti che, se un termine che si è ormai ampiamente 

diffuso – non solo nella devozione dei fedeli, ma anche negli interventi papali ed

episcopali e nei documenti ufficiali della Chiesa (si pensi ai due decreti, rispettivamente

del 1913 e del 1914, del Sant’Uffizio) –, viene eventualmente frainteso in modo non

conforme alla retta dottrina, la Santa Sede intervenga per chiarire e confermare, non

per alimentare ulteriormente il fraintendimento e liquidare un titolo che si è ormai

affermato a livello teologico e magisteriale.

Perché chiunque abbia una minima conoscenza di come si è sviluppata la 

riflessione teologica intorno alla corredenzione mariana e delle sue precisazioni

fondamentali, sa bene che essa non sostiene una redenzione parallela a quella di Cristo,

né una necessità assoluta della collaborazione mariana (de condigno) per la Redenzione,

e neppure che Maria SS. non abbia avuto bisogno di essere redenta dal Verbo incarnato,

suo Figlio. Tutti aspetti già ampiamente assodati, ma che Tucho & C. preferiscono

continuare a fingere che siano confusi e pericolosi.

La Nota arriva pure a presentare un criterio, tratto da non si sa dove, che

sarebbe semplicemente esilarante, se non fosse tragicamente presente in un

documento ufficiale della Santa Sede: «Quando un’espressione richiede numerose e

continue spiegazioni, per evitare che si allontani dal significato corretto, non serve alla

fede del Popolo di Dio e diventa sconveniente». Bisognerebbe chiedere al card.

Fernández e a mons. Matteo se credano realmente a quanto hanno scritto; perché,

seguendo questo principio, bisognerebbe ritrattare praticamente tutti i dogmi mariani. E

non solo. Forse che il titolo di Theotokos non richiese – e continua a richiedere –

numerose e continue spiegazioni? Forse che il dogma dell’Immacolata Concezione non

dev’essere continuamente spiegato per evitare di pensare che la Madonna sia esente

dalla redenzione di Cristo? Le formulazioni del dogma trinitario o di quello cristologico

non richiedono anch’esse «numerose e continue spiegazioni»? Sarebbero per questo



«sconvenienti» e non utili alla fede del Popolo di Dio? Il principio enunciato dalla nota,

costituisce di fatto la tomba di ogni definizione dogmatica e della stessa teologia.

Del tutto scorretta è poi la presentazione della storia della dottrina della 

corredenzione. Lo straordinario contributo di numerosi santi e teologi viene liquidato

in appena un paragrafo (§ 17), segno piuttosto evidente che l’intenzione della Nota non

era certo quella di fare il punto della situazione, ma di colpire la corredenzione. Altra

liquidazione si registra nel misero accenno all’insegnamento dei pontefici, in particolare

di san Giovanni Paolo II; salvo poi dedicare due ampi paragrafi alla posizione di

Ratzinger (ancora cardinale).

La ragione di questa selezione non è difficile da cogliere: Ratzinger sarebbe,

insieme a papa Francesco, a cui viene dedicato l’intero paragrafo § 21, l’auctoritas per

sostenere che il titolo di Corredentrice sarebbe inappropriato. A ben vedere, nel votum

del 1996, in qualità di Prefetto della CDF, Ratzinger non rifiutava il titolo, ma riteneva che

la riflessione teologica non fosse ancora matura per attribuire alla Madonna il titolo di

Corredentrice e Mediatrice; la sua contrarietà al titolo, invece, riguarda una semplice

intervista del 2002 (nella quale, tra l’altro, si dichiarava favorevole alla dottrina di fondo,

come espressione del fatto che Cristo voglia condividere con noi tutto, anche il suo

essere redentore). Ma un votum ed un’opinione vengono favorite nella Nota piuttosto

che, per esempio, la presentazione del più sistematico insegnamento di Giovanni Paolo

II sulla corredenzione mariana; il pontefice polacco (come i predecessori) non aveva poi

minimamente esitato ad utilizzare più volte anche quel titolo che adesso Tucho ci spiega

essere sconveniente e inappropriato. Giovanni Paolo II, evidentemente, si divertiva ad

«oscurare l’unica mediazione salvifica di Cristo».

Ancora una volta, il cardinale Fernández si conferma come un fabbricatore 

seriale di dubbi e pasticci, come già accadde per le risposte ad alcuni dubbi sollevati da 

Amoris Lætitia, per le benedizioni alle coppie omo, per la pena di morte e la dignità 

umana. Doveva essere il primo prefetto da silurare con il nuovo pontificato, ed invece lo

ritroviamo ringalluzzito a proseguire la propria opera di confusione. Al male è stato

ancora concesso tempo per sfidare la pazienza divina e mettere alla prova la fede dei

cristiani.

https://www.newdailycompass.com/it/mueller-fernandez-non-risolve-i-dubia-ma-li-accresce
https://www.newdailycompass.com/it/fiducia-supplicans-il-papa-semina-dubbi-e-tucho-li-coltiva
https://www.newdailycompass.com/it/dignitas-infinita-fernandez-non-riesce-a-difendere-le-contraddizioni
https://www.newdailycompass.com/it/dignitas-infinita-fernandez-non-riesce-a-difendere-le-contraddizioni

