BUSSOLA(?)QUOTIDI4

Direttore Riccardo Cascioli

ORA DI DOTTRINA / 44 - IL SUPPLEMENTO

Newman: la Chiesa é obbligata a insegnare la

verita

06_11_2022

——-——__‘
roagmner
e |
q-3-F-T-E

Luisella
Scrosati

CORRESPONDENCE OF JOHN
HENRY NEWMAN WITH JOHN

KEBLE AND OTHERS, 1839-1845

Ripresosi dalla dura prova della “terza malattia” (vedi qui) ed appena rientrato in patria
dopo il lungo viaggio nel Mediterraneo, John Henry Newman assiste ad un sermone

storico di John Keble, tenuto davanti all'assise universitaria sull'abolizione per decreto di


https://www.brujulacotidiana.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/newman-la-malattia-grave-come-purificazione

Stato di alcune diocesi anglicane in Irlanda. Professore a Oxford, esponente della High
Church, temperamento molto mite e dolce, Keble esercitava un fascino riverente; e
forse anche per questo il sermone del 14 luglio 1833, dal titolo piuttosto esplicito

, Causo un vero e proprio terremoto: «ll punto che deve essere
veramente preso in considerazione e se, secondo la piu fredda valutazione, la liberalita
alla moda di questa generazione non sia ascrivibile, in larga misura, allo stesso
temperamento che porto volontariamente gli ebrei a un progressivo degradarsi fino a
raggiungere il livello degli idolatri pagani. E, se in qualche luogo fosse vero, che tali leggi
sono imposte allAssemblea legislativa dall’'opinione pubblica, apostasia e forse una

parola troppo forte per descrivere il carattere della Nazione?».

Il sermone di Keble suonava la carica all'inizio del Movimento di Oxford e alla
divulgazione dei Tracts for the Times. Non cC'era prete di campagna 0 canonico o vescovo
che non si fosse visto recapitare un foglio di quattro pagine, di autori anonimi, che non
poteva lasciare indifferenti. | primi tre Tracts furono scritti dalla mano di Newman e la
ragione della sua scesa in campo é tutta condensata nell’esordio del primo: «Devo
parlare, perché i tempi sono veramente cattivi, eppure nessuno parla contro di essi. Non

e forse cosi? Non stiamo forse a guardarci senza pero fare nulla?».

Newman vedeva come pochi altri il grande pericolo che la chiesa anglicana
aveva di fronte: un’eccessiva tendenza a ricercare approvazione, popolarita, a non
voler scomodare troppo la vita dei fedeli, a corteggiare il mondo. Il e una
lucida messa in guardia da questa tentazione, uno scossone rivolto ai chierici, perché
riscoprano «il fondamento reale sul quale la nostra autorita € costruita: la nostra

discendenza apostolica».

Cio significa che «noi non siamo nati dal sangue, né dal volere della carne, né dal
volere delluomo, ma da Dio», dallo Spirito che Cristo ha donato agli Apostoli. E gli
Apostoli hanno trasmesso quello che hanno ricevuto dal Signore Gesu ai loro successori,
e cosi di seguito. Questa € la successione apostolica; questo ¢ il fondamento
dell'autorita che i vescovi, i presbiteri e i diaconi, ciascuno nel proprio ordine, esercitano
nella Chiesa. La loro autorita non proviene dal Re o dal Governo, I'esercizio di questa
autorita non é soggetta alle leggi dello Stato. Questo dono e ricevuto dall'alto e
dev'essere esercitato rispondendo a Colui che I'ha conferito, di fronte a quanti «pensano
che il potere risieda nelle proprieta della Chiesa, e sono consapevoli di avere

politicamente il potere di confiscarci quei beni».

Ancheiil € un'attenta e appassionata difesa delle origini

soprannaturali della Chiesa


http://anglicanhistory.org/keble/keble1.html
https://newmanreader.org/works/times/tract1.html
https://www.newmanreader.org/works/times/tract2.html

, “autorizzata” alla propria missione da Dio stesso e non da poteri terreni. A ben vedere,
la Chiesa non e solo autorizzata, ma obbligata ad insegnare la verita, condannare
I'errore, mettere a disposizione delle anime i mezzi della salvezza. Il primo Tract aveva
inevitabilmente sollevato perplessita e opposizioni; al suo anonimo estensore veniva
rivolta una critica che, a quanto pare, &€ sempreverde, perlomeno nel giardino di chi
pensa alla vita cristiana come una vita di quiete, attenta a scansare ogni pericolo
intravisto all'orizzonte: la Chiesa non deve interessarsi delle decisioni politiche, perché
ha una missione spirituale. Gesu stesso ha detto: “Il mio regno non & di questo mondo”
(Gv 18, 36).

«E vero che i semplici affari di questo mondo non dovrebbero coinvolgere un
chierico - replica Newman; ma e assurdo affermare che gli affari di questo mondo non
dovrebbero in alcun modo impegnare la sua attenzione. Se cosi fosse, questo mondo
non sarebbe una preparazione per un altro mondo. Dovremmo parlare quando i singoli
peccano, e non quando lo fa una nazione, che altro non € che un insieme di individui?
Dobbiamo parlare ai poveri, ma non ai ricchi e ai potenti? A vuoto San Giacomo ci ha
messo in guardia dall'avere fede in Nostro Signore Gesu Cristo assecondando
preferenze personali. Invano il Profeta ci trasmette la parola del Signore, per la quale se
la sentinella d'Israele non parla per distogliere il malvagio dalla sua condotta, del suo

sangue sara chiesto conto alla sentinella».

Non si tratta di occuparsi delle cose del mondo o di entrare in politica: ci sono
scelte pubbliche che hanno ricadute sulla salute eterna delle persone o che, come nel
caso della ridefinizione delle diocesi anglicane in Irlanda, non riconoscono piu la Chiesa
come soggetto autonomo e la inglobano come “libera Chiesa in libero Stato”. Con
un’enfasi chiaramente tutta posta in quell’ “in”. Newman respinge I'accusa al mittente:
«Quando la Nazione interferisce con i diritti ed i possessi della Chiesa» c'é ben poco da

lamentarsi che «la Chiesa interferisca con la Nazione».

La Chiesa deve vivere la sua missione primaria di rendere culto a Dio, di
evangelizzare i popoli, di generarli nella vita della grazia, e infine di organizzarsi affinché
tutto questo possa di fatto realizzarsi. La ragione ultima di questo diritto/dovere e
piuttosto semplice: la volonta di Dio. Una ragione che trova tutti pit 0 meno d'accordo,
ma che poi diventa decisamente piu sfumata, fino ad essere irriconoscibile, quando si va
nel concreto. Perché nel concreto si tratta sempre di dover lottare contro il (pre)potente
di turno, e dunque andare incontro a tutta una serie di guai: «Quando gli uomini dicono,
come talora fanno, che opponendoci ci troveremmo di fronte a difficolta tecniche

anziché accogliere grandi e ampi benefici, che risulterebbero dai loro provvedimenti,



vorrei chiedere loro [...] se questo non significhi essere saggi piu di quanto e scritto, se
non significhi compiere il male perché ne possa venire un bene. Non conosciamo gli
effetti che seguiranno alcune modifiche; ma possiamo pronunciarci sul fatto che i mezzi

con cui si propone di raggiungerli sono senza precedenti e irrispettosi della Chiesa».

Newman tocca un punto fondamentale. £ ormai norma che i cristiani depongano le
armi di fronte alla semplice prospettiva di poter perdere qualche cosa, di non poter
trarre il “bene” che invece si potrebbe conseguire se evitiamo di opporci al male. Puo
essere per pavidita, ma puo anche essere il fuorviante ragionamento di chi ritiene di
sapere gia come andranno le cose. Il che significa escludere nei fatti che le vicende degli
uomini siano condotte da molte variabili, che stanno nelle mani della Provvidenza di Dio

e di lei sola.

E la fallacia fondamentale che il filosofo John Finnis ha contestato a quanti
mettono in discussione gli assoluti morali, con la pretesa che sempre si debbano
soppesare tutti gli effetti negativi e positivi implicati in un'azione. Ma questo significa
non solo eccedere le capacita della ragione delluomo, ma ancor piu «ridurre la moralita
a un ragionare pseudo-tecnico in ordine al perseguimento di obiettivi definiti non gia
dalla ragione [...], ma dai sentimenti, i quali restringono l'orizzonte della deliberazione
onde creare lillusione di poter misurare cio che € in realta incommensurabile». Al
contrario, il rispetto degli assoluti morali, o nel caso in questione, il rispetto della
fondazione divina della Chiesa, «significa collaborare con Dio stesso, il quale ha
conoscenza pratica di tutto e senza limiti. Cooperare in questo modo con Dio significa, a
sua volta, “tener conto di tutto” [...], “nell'unico modo che ci sia possibile”» (Gli assoluti
morali, 30-31).

Newman non vede che una strada: «resistendo strenuamente, riflettendo e
provvedendo contro il peggio, possiamo ora contrastare i veri pericoli che temiamo.

Prepararsi per la persecuzione pu0 essere il modo per scongiurarla».



