
1940-2026

Morto Dario Antiseri, filosofo cattolico ma in

conflitto con la metafisica

CULTURA 13_02_2026

Stefano 

Fontana

Il 12 febbraio è morto Dario Antiseri (nato nel 1940) filosofo della scienza, preside della

facoltà di Scienze Politiche alla LUISS di Roma. 

Dario Antiseri è stato principalmente filosofo della scienza, ma ha esteso i suoi

https://www.brujulacotidiana.com/it/cultura
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/stefano-fontana
/it/stefano-fontana
/it/stefano-fontana


interessi e le sue competenze anche alla fede e alla politica. Nel primo ambito si è

misurato a lungo sul tema del rapporto tra la ragione e la fede, nel secondo si è

interrogato sulla relazione triadica tra fede, ragione e politica. Ha influenzato la cultura

italiana contemporanea e soprattutto quella cattolica: pur avendo egli insegnato in

centri accademici, diciamo, laici, si è sempre proclamato cattolico, ha dialogato con il

Magistero (si pensi per esempio ai suoi interventi sull’enciclica Fides et ratio di Giovanni

Paolo II) alla fine del secolo scorso, e con i teologi cattolici. Si può dire che egli abbia

indicato una “via” epistemologica per la collaborazione tra scienza e fede.

L’aspetto principale del suo modo così “tipico” di intendere questo rapporto, era

già presente nel libro Perché la metafisica è utile per la scienza e dannosa per la fede

 (Queriniana, 1980). Ricordo che, da giovane, ne scrissi una recensione per la rivista del

seminario di Padova Studia Patavina proponendo una sostanziale critica.

Dario Antiseri era (e rimase) un popperiano. Ora, era proprio Karl Popper a

sostenere che la scienza avesse bisogno della metafisica, mentre la fede dovesse

guardarla con grande sospetto. La prima posizione poteva essere interpretata come una

riabilitazione della metafisica dopo lo scientismo positivista da un lato e l’eccessivo

convenzionalismo dall’altro. La scienza non era né puro fattualismo né relativismo

convenzionale. Con questo non si trattava, però, nemmeno di una vera e propria

riabilitazione, perché la metafisica era ridotta a fornire un quadro procedurale alla

scienza, un paradigma, come sarebbe poi stato detto da un suo famoso seguace, ma

solo la scienza continuava ad essere vera conoscenza, e non la metafisica.

Quanto alla seconda posizione – quella nei confronti della fede – possiamo dire

che si trattava di qualcosa di molto grave. Sostenere che la metafisica è di danno per la

fede significava negare la teologia naturale, la necessità della metafisica per la

formulazione dei dogmi, la corrispondenza tra la legge naturale e la legge evangelica,

l’opportunità dei preambula fidei, la necessità dell’apologetica. Ricordo di avervi visto,

allora, venature protestanti.

Non mi risulta che Antiseri abbia in seguito mai modificato sostanzialmente

quella tesi originaria, influendo così sull’evoluzione post-metafisica della teologia

contemporanea. Subito dopo la pubblicazione dell’enciclica Fides et Ratio (1988) di

Giovanni Paolo II, un gruppo di intellettuali cattolici firmò una adesione all’enciclica, che

allora veniva molto contestata. Tra i firmatari c’era anche Antiseri e la cosa mi stupì

molto, perché l’enciclica è tutta incentrata a celebrare il realismo metafisico fondato

sulla conoscenza dell’essere (anzi, dell’atto di essere, addirittura). Ritornando a quegli

interventi di Dario Antiseri, credo di poter ritenere che egli vedesse positivamente la



relazione circolare o complementare tra fede e ragione che nell’enciclica veniva

sostenuta, senza però pronunciarsi in modo definitivo né sulla sua struttura metafisica

né sul primato della fede sulla ragione (in ciò, a dire il vero, aiutato dal paragrafo della

stessa enciclica). Insomma, una adesione molto particolare e non del tutto convincente

sul piano teoretico.

Dal punto vista politico Karl Popper era, come noto, un liberale, ed anche Dario

Antiseri tale fu. Intesa la metafisica come una ipotesi di lavoro da cui poi procedere per

prova ed errore, non poteva esistere nessun ordine naturale come guida morale e

politica. In un certo senso il metodo per prova ed errore permetteva di “falsificare” gli

errori e, quindi, di procedere nella conoscenza, ma senza sapere dove andare, dato che

il punto di partenza è ipotetico e non strettamente conoscitivo. Per l’etica (e per la

politica) questo è esiziale. Di conseguenza Dario Antiseri accettò il moderno principio di

laicità e si adeguò ad un certo relativismo etico e politico. Nel libro Relativismo, 

nichilismo, individualismo. Fisiologia o patologia dell’Europa? (Rubbettino 2005) fa propria

la posizione: “relativista perché cristiano, cristiano perché relativista”. Nel libro La laicità, 

le sue radici, le sue ragioni (Rubbettino, 2010) utilizza l’epistemologia popperiana per

mostrare l’impossibilità di fondare con la ragione i valori morali.

Sarebbe interessante stabilire un parallelo tra Dario Antiseri e Marcello Pera.

Del resto, hanno scritto un recente libro insieme, uno degli ultimi pubblicati da Antiseri: 

Europa senz’anima? Politica, cristianesimo, scienza (Morcelliana, 2024). Ambedue

popperiani, ambedue liberali, ambedue interessati dal cattolicesimo. Dal paragone

emergerebbe in Pera uno sforzo maggiore per recuperare quanto manca al liberalismo,

soprattutto per il suo impegnato tentativo di recupero di Agostino e per aver segnalato

che il “tarlo dell’Occidente” è la laicità (Il suicidio dell’Occidente, Rubbettino 2024). Antiseri

sembrerebbe, al confronto, meno critico. Un aspetto, comunque, li avvicina: il rifiuto

della metafisica realistica che li fa rientrare ambedue nel “vizio” della modernità

teoretica.


