¥
BUSSOLA(Y)QUOTIDIANA

Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA

Ora di dottrina / 182 - La trascrizione

Lo Spirito Santo (Il parte) - 1l testo del video

Luisella

Scrosati

Proseguiamo le nostre catechesi sullo Spirito Santo. Come avevo accennato la scorsa

volta, continuiamo il commento della queestio 36 della prima parte della Somma Teologica

di san Tommaso. Riassumo brevemente i primi due articoli commentati domenica

scorsa.


https://www.brujulacotidiana.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/lo-spirito-santo-il-testo-del-video
https://lanuovabq.it/it/lo-spirito-santo-il-testo-del-video

Abbiamo visto come la verita della processione dello Spirito Santo dal Padre e dal
Figlio, quindi la questione del Filioque, si basi su due principi fondamentali. Il primo
principio ci dice che le distinzioni nella Santissima Trinita possono essere date solo per
relazione: se non fosse cosi, noi dovremmo affermare un triteismo o un politeismo, a
seconda di quante divinita consideriamo. Invece, la distinzione appartiene solo alla
relazione delle persone divine tra loro ed € una relazione di opposizione. Che cosa vuol
dire? Vuol dire che cio che distingue il Padre dal Figlio & che il primo é generante, l'altro e
generato. Lo Spirito Santo ha una relazione di opposizione nei confronti del Padre in
quanto procedente dal Padre, mentre il Padre € colui che spira lo Spirito Santo. Il
problema emergerebbe nella sua opposizione rispetto al Figlio: se sia il Figlio che lo
Spirito Santo hanno una relazione di opposizione rispetto al Padre, mancherebbe pero
quella relazione di opposizione tra loro che li distingue I'uno come Figlio e l'altro come
Spirito Santo. Ed é per questo che, appunto, nella determinazione della spirazione dello
Spirito Santo dal Padre si aggiunge «e dal Figlio», perché in questo modo lo Spirito Santo
ha una relazione di opposizione anche con il Figlio, cioé si distingue anche dal Figlio in

quanto il Figlio spira, e lo Spirito Santo & spirato dal Figlio, procede dal Figlio.

Abbiamo anche visto come questa affermazione della spirazione anche dal
Figlio sia necessaria. Se ricordate, la scorsa volta abbiamo proprio enfatizzato questo
aspetto: se tutto quello che & del Padre & anche del Figlio, tranne il suo essere Padre,
cioe tranne cio che caratterizza la relazione di opposizione rispetto al Figlio, ma per il
resto tutto cio che ha il Padre lo ha anche il Figlio, allora il fatto che il Padre sia il
principio della spirazione dello Spirito Santo e dato anche al Figlio. Questo essere
principio della spirazione dello Spirito Santo non e cio che distingue il Padre dal Figlio:
cio che distingue il Padre dal Figlio e solo la generazione: generante e generato. Dunque,

vedete la necessita dell'affermazione della spirazione anche dal Figlio.



Ora, nei due ultimi articoli della queestio 36, san Tommaso si pone altre due
domande. La prima riguarda la correttezza o meno della formulazione secondo cui lo
Spirito Santo procede dal Padre per il Figlio. Fino adesso abbiamo spiegato perché ¢
corretto e necessario che lo Spirito Santo proceda dal Padre e dal Figlio. Ora, san
Tommaso si chiede: & corretto dire anche che «lo Spirito Santo procede dal Padre per il
Figlio»? Perché si pone questa domanda? Perché in effetti questa formulazione la
troviamo in diversi Padri della Chiesa, per esempio santllario di Poitiers, mi sembra
anche san Basilio Magno. Allora, come la dobbiamo intendere? E sbagliata rispetto alla
processione dal Padre e dal Figlio? E piu imperfetta? O addirittura & la negazione della

processione dal Padre e dal Figlio? Questo é il tema dell'art. 3.

San Tommaso si muove tre obiezioni principali che sembrerebbero negare che si
possa affermare che lo Spirito Santo procede dal Padre per il Figlio. Vediamole. La prima
obiezione: se diciamo che lo Spirito Santo procede dal Padre per il Figlio e non
semplicemente «e dal Figlio», allora sembrerebbe che non proceda immediatamente dal
Padre, perché cio che procede per altro non procede immediatamente dal primo
termine. E quindi sembrerebbe una negazione del principio che lo Spirito Santo procede
dal Padre. Cioe, se procede per mezzo del Figlio, se c'e una mediazione del Figlio, allora

non c'é una processione immediata dal Padre. Questa € la prima obiezione.

Seconda obiezione: se invece si accentua questa processione per il Figlio, allora, scrive
san Tommaso, sembrerebbe che «lo Spirito Santo procedera piu dal Padre che dal
Figlio», cioe se il Figlio & solo un per, &€ solo un mezzo, allora sembra che tra il Padre e il
Figlio c'e una disparita, per cui se enfatizzo questo per il Figlio sto dicendo che in fondo
procede piu dal Padre che non dal Figlio, perché il Figlio & solamente una mediazione.
Questa obiezione & il rovescio di quella precedente. Nel primo caso, questa mediazione
sembrerebbe sminuire la processione immediata dal Padre; nel secondo, questa
mediazione sembrerebbe mettere su due piani diversi il Padre e il Figlio, a favore del

Padre nella spirazione dello Spirito Santo.

La terza obiezione ¢ che «se lo Spirito Santo procedesse dal Padre per mezzo del
Figlio, prima dovrebbe essere generato il Figlio e poi procedere lo Spirito Santo. E cosi la
processione dello Spirito Santo non sarebbe eterna. Ma questa & un'eresia». Ora, il Figlio
ha l'essere per generazione dal Padre. In pratica l'obiezione é: se io dico che lo Spirito
Santo procede dal Padre per il Figlio, vuol dire che lo Spirito Santo deve prima
“attendere” in qualche modo la generazione del Figlio per poi poter procedere anche da

Lui. E questo sembrerebbe appunto negare la divinita dello Spirito Santo, cioé la sua



eternita, che & caratteristica essenziale della divinita.

Vediamo il cuore, il nucleo della risposta di san Tommaso: «Siccome il Figlio ha dal
Padre di essere principio dello Spirito Santo, si puo dire che il Padre per il Figlio spira lo
Spirito Santo; oppure, ed € la stessa cosa, che lo Spirito Santo procede dal Padre per il
Figlio» (I, g. 36, a. 3). In sostanza qui san Tommaso ci sta dicendo: la formulazione «lo
Spirito Santo procede dal Padre per il Figlio» & corretta se noi con questo per il Figlio
intendiamo sottolineare che il Figlio ha dal Padre di essere il principio di spirazione.
Detto in altri termini: questa formulazione, «dal Padre per il Figlio», non deve essere
vista come antitesi di «dal Padre e dal Figlio», ma ha la sfumatura di mostrare che il fatto
di essere principio di spirazione, quindi principio della processione dello Spirito Santo, il
Figlio lo ha dal Padre, perché il Figlio ha tutto dal Padre. Tutto quello che il Figlio ha, lo

ha ricevuto dal Padre ab ceterno, cioé non da un inizio.

Ora, se é chiaro questo, abbiamo anche gli elementi per rispondere alle tre
obiezioni che ci siamo mossi. Partiamo dall'ultima, che & la piu semplice. Il Figlio ha dal
Padre, grazie alla sua generazione (la generazione e proprio questo ricevere tutto dal
Padre), il fatto di essere il principio di spirazione dello Spirito Santo. Se ce I'ha dalla sua
generazione, significa che ce I'ha dall'eternita; non c'€ un inizio del Figlio, non c'e un
inizio della generazione del Figlio e quindi non c'@ un prima o un poi. Quindi, essendo
questa la realta della generazione, non ha senso porsi I'obiezione che la processione
dello Spirito Santo debba “attendere” che prima il Figlio venga generato. Infatti, san
Tommaso taglia corto rispondendo alla terza obiezione cosi: «Come la generazione del
Figlio & coeterna al generante, poiché il Padre non esisteva prima che generasse il Figlio
[la generazione non indica un prima e un poi, indica un generante e un generato], cosi la
processione dello Spirito Santo é coeterna al suo principio». Se il principio della
processione dello Spirito Santo é il Padre e il Figlio, € coeterno al Padre e al Figlio: non
c'e un prima e un poi. «Quindi - conclude Tommaso - non fu generato il Figlio prima che
procedesse lo Spirito Santo, ma tanto la generazione quanto la processione sono
eterne» (I, g. 36, a. 3, ad 3).

Le altre due obiezioni sono un po’ piu delicate e richiedono maggiore
argomentazione. Ricordiamo la prima: se & per il Figlio che avviene la spirazione, sembra
che lo Spirito Santo non proceda piu immediatamente dal Padre, ma solo mediatamente
dal Padre per il Figlio. San Tommaso precisa: «Se nel Padre e nel Figlio si considera la
virtu per cui essi spirano lo Spirito Santo, allora non si da alcun intermediario, poiché
questa virtu e la stessa e identica in ambedue» (I, g. 36, a. 3, ad 1). Intanto, qui vediamo

I'importanza di disambiguare, cioé in che senso si sta affermando qualche cosa, perché



qui si gioca tutto: qui si gioca I'ortodossia o l'eresia. Non si puo parlare della fede, della

dottrina, della teologia utilizzando espressioni equivoche. E chiaro che nella spiegazione
si deve per forza semplificare, ma si deve comunque arrivare a precisare i termini che si
utilizzano, altrimenti non ci si capisce piu, e una stessa espressione puo essere intesa in

modo corretto o in modo scorretto.

In questo caso, Tommaso ci dice: se nel Padre e nel Figlio consideriamo la virtu,
cioe la virtu divina, per cui essi fanno procedere lo Spirito Santo, allora non c'@ un
intermediario perché lo Spirito Santo procede direttamente dalla virtu divina. «Se invece
si considerano le persone spiranti, allora, siccome lo Spirito Santo procede ugualmente
dal Padre e dal Figlio, si trova che lo Spirito Santo deriva immediatamente dal Padre in
quanto procede da lui; e ne deriva mediatamente in quanto procede dal Figlio» (ibidem).
Se parlo della virtu divina, essa € una: non c'e intermediario. Se io invece prendo le
persone da cui procede lo Spirito Santo, cioé il Padre e il Figlio, allora devo fare
attenzione perché in questo caso io devo affermare che lo Spirito Santo procede
direttamente dal Padre, ma anche mediatamente dal Padre. Perché mediatamente dal
Padre? Perché il Figlio spira lo Spirito Santo in virtu del Padre e quindi possiamo dire che

lo Spirito Santo procede dal Padre sia immediatamente che mediatamente per il Figlio.

E qui san Tommaso fa un esempio; teniamo conto che gli esempi che riguardano il
nostro mondo materiale calzano fino a un certo punto quando parliamo della Trinita.
Qual & questo esempio? E I'esempio della generazione di Abele. San Tommaso ci dice: se
considero Abele, io posso dire che Abele é stato generato da Adamo direttamente,
immediatamente in quanto Adamo era il padre, ma anche mediatamente, in quanto
Eva, che era la madre di Abele, “procedeva”, diciamo cosi, da Adamo. Ricordiamo il
racconto della creazione: Eva viene da Adamo. E dunque Adamo, rispetto ad Abele, &
principio immediato e mediato. Qualcosa di analogo avviene nella Trinita. Lo Spirito
Santo procede immediatamente dal Padre: dal Padre procede in modo immediato, ma
anche mediatamente in quanto il Figlio € generato dal Padre e riceve dal Padre il
principio di spirazione. Quindi, non € vero che allora non procede piu immediatamente
dal Padre: in realta procede immediatamente e mediatamente, il che non € una

contraddizione perché le due cose sono affermate sotto dei profili differenti.

Invece la seconda obiezione ¢ quella che ci dice che 'affermazione per cui lo Spirito
Santo procede dal Padre per il Figlio sembrerebbe accentuare il ruolo paterno a
discapito di quello del Figlio, cioe sembrerebbe che lo Spirito Santo proceda piu
propriamente dal Padre che non dal Figlio. E anche qui san Tommaso ci invita a fare

attenzione, spiegando che «la virtu spirativa € numericamente la stessa nel Padre e nel



Figlio» (I, 9. 36, a. 3, ad 2). Perché & numericamente la stessa? Perché viene dalla divinita
che il Padre ha comunicato al Figlio. Da questo punto di vista, «lo Spirito Santo procede
ugualmente dall'uno come dall'altro»; non c'é una virtu spirativa diversa, come se quella
del Padre fosse piu forte di quella del Figlio. Se guardiamo invece alle persone della
Trinita, bisogna ricordare che esse sono distinte: c'e un’unica virtu spirativa, ma abbiamo
due persone che spirano lo Spirito Santo, ossia il Padre e il Figlio. Se guardiamo a questo
secondo aspetto, & chiaro che non c'e un'anteriorita o una maggiore forza del Padre, ma
dobbiamo dire che certamente ¢ il Figlio che partecipa della virtu che il Padre gli
comunica, e non il contrario. Quindi, dobbiamo mantenere l'unita della divinita, cioé
I'unita della virtu spirativa, ma nello stesso tempo mantenere la distinzione delle
persone. Per cui non possiamo dire il Padre riceve la virtu spirativa dal Figlio o che il
Figlio ce I'ha in proprio senza averla ricevuta dal Padre, perché rimane la relazione Padre-
Figlio, generante-generato; percio tutto quello che il Figlio ha, lo ha dal Padre,

dall'eternita, compresa la virtu spirativa.

Vediamo adesso I'art. 4 in cui san Tommaso si chiede se il Padre e il Figlio siano un
unico principio di questa spirazione o due. Attenzione, perché questa domanda ha sullo
sfondo un riferimento storico ben preciso, che ¢ la disputa tra Greci e Latini al Concilio
di Firenze e in particolare la figura di Marco Eugenico, il metropolita di Efeso, che fu
strenuo oppositore del Filioque. Vi rimando ai due supplementi domenicali che ho
dedicato a Marco Eugenico e alle sue obiezioni durante il Concilio di Firenze (vedi e

). Questo e un punto delicato. Secondo Marco Eugenico, i Latini, affermando la
processione dello Spirito Santo anche dal Figlio, avrebbero introdotto due principi in
Dio. Lui dice: o lo Spirito Santo, come dicono i Latini, procede dalla persona del Padre e
da quella del Figlio e quindi abbiamo due principi; oppure, se vogliamo salvare l'unico
principio, lo Spirito Santo dovrebbe procedere dall'unica sostanza divina e quindi
dovrebbe procedere da Sé stesso perché anche Lui e Dio. In realta, 'obiezione non
regge. La seconda parte non tiene perché anche il Figlio procede dall'unico principio
della sostanza divina, eppure nessuno dice che per questa ragione il Figlio procede da
Sé stesso; il fatto di procedere dall'unica sostanza divina, non vuol dire che il Figlio

proceda da Sé stesso. Analogo discorso si fa per la processione dello Spirito Santo.

Ma vediamo la questione dei due principi. Domanda: e vero che se affermo la
processione dal Padre e dal Figlio allora devo affermare due principi e quindi devo
introdurre una dualita nell'unita divina? Non & cosi, ci spiega san Tommaso. Il principio
di fondo dell'argomento di Tommaso e questo: «Il Padre e il Figlio sono in tutto e per
tutto una stessa cosa, eccetto in quegli aspetti in cui vi & distinzione per I'opposizione

delle relazioni» (I, g. 36, a. 4). Ormai questo dovremmo saperlo a memoria: la distinzione


https://lanuovabq.it/it/le-modifiche-al-credo-il-nodo-del-concilio-di-ferrara-firenze
https://lanuovabq.it/it/gli-errori-teologici-di-marco-eugenico-nellopporsi-al-filioque

nella Trinita si da solo per l'opposizione delle relazioni; nel resto, le tre persone sono
una stessa cosa. «Ora, siccome nell'essere principio dello Spirito Santo non c'e questa
opposizione relativa, ne segue che il Padre e il Figlio sono un unico principio dello Spirito
Santo» (ibidem). E il corollario di quello che abbiamo detto: non essendo la spirazione un
aspetto che distingue il Padre dal Figlio nella loro relazione di opposizione, vuol dire che
€ comune a entrambi; e dunque, se € comune a entrambi, non si tratta di due principi,
bensi di un principio. Un principio e due persone. Quindi, il concetto di fondo e questo:
per comprendere I'unita del principio, per non introdurre la dualita del principio, noi
dobbiamo affermare l'unita di principio nella virtu spirativa, ma non un’unita personale:
non € un'unita di persone, bensi un'unita di principio, di virtu spirativa. Dall'altra parte,
che cosa dobbiamo affermare? Due persone, ma non una dualita di principio. Dunque,

un unico principio in due persone. E non due principi che derivano da due persone.

E san Tommaso, in particolare nella risposta alla prima obiezione, insiste su
questo aspetto: «Se si guarda alla virtu spirativa, si puo dire che lo Spirito Santo
procede dal Padre e dal Figlio in quanto sono una cosa sola per tale virtu spirativa, la
quale (...) in un certo senso indica la natura unita a una proprieta» (I, . 36, a. 4, ad 1). In
sostanza, che cosa ci sta dicendo qui Tommaso? Se io guardo alla virtu spirativa, per la
virtu spirativa il Padre e il Figlio sono una cosa sola, perché il Padre ¢ il principio della
virtu spirativa, ma questo principio lo da pienamente al Figlio, che quindi & anch’esso

principio di virtu spirativa: c'e@ un unico principio perché c’@ un'unica virtu spirativa.

Per capirci, prendiamo una delle classiche affermazioni del Simbolo atanasiano:
se io dico «il Padre & eterno, il Figlio € eterno», non sto dicendo che ci sono due eterni;
se io dico che «il Padre & onnipotente, il Figlio € onnipotente, lo Spirito Santo é
onnipotente», non sto dicendo che ci sono tre onnipotenti. Per il nostro argomento di
oggi, € la stessa cosa: se io dico che il Padre ha la virtu spirativa e il Figlio ha la virtu
spirativa, non ho due virtu spirative, dunque non ho due principi di spirazione: ho invece
un unico principio di spirazione. Diverso é distinguere le persone; infatti, san Tommaso
aggiunge: «Se invece si considerano i soggetti della spirazione [non i principi: i soggetti si
riferiscono alle persone], allora lo Spirito Santo procede dal Padre e dal Figlio come
persone distinte, in quanto che procede da essi come amore che li unisce entrambi» (
ibidem).



Anche oggi abbiamo ragionato molto sulla questione della processione dello
Spirito Santo precisando ulteriori aspetti importantissimi, che concludono per certi
versi la spiegazione - per quanto accessibile chiaramente alla ragione umana, illuminata

dalla fede e dalla grazia - del mistero della Santissima Trinita.

La prossima volta vedremo altre due questioni della prima parte della Summa
dedicate allo Spirito Santo e che riguardano il nome proprio che viene dato allo Spirito
Santo, cioé: il nome di amore, se sia il suo nome proprio e perché; e il nome di dono. E
poi proseguiremo con altri articoli di altre parti della Summa, sempre in relazione allo

Spirito Santo. Intanto, riflettiamo sulle distinzioni importanti che abbiamo fatto.



