LA NUOVA

Direttore Riccardo Cascioli

LA MORTE DI BENEDETTO XVI

Lo “scandalo” di Ratishona: un inno al logos

04_01_2023

Roberto

Marchesini

Papa Benedetto ha finalmente incontrato il suo amato Gesu; e I'occasione per ripensare

al suo magistero e al ruolo che ha svolto in questi anni.

Personalmente, sono convinto che l'obiettivo principale del pontificato di papa
Benedetto sia stato quello di chiudere ferite e polemiche nate con il Concilio Vaticano

IIl. In piu occasioni si & speso per chiarire, specificare, dirimere questioni suscitate da


https://www.brujulacotidiana.com/it/editoriali
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/roberto-marchesini
/it/roberto-marchesini
/it/roberto-marchesini

ambiguita del testi dell'ultimo concilio (I'enciclica Dominus Jesus,

»..).

Resta il fatto che - sempre a mio modesto parere - |a vetta dell'insegnamento di
papa Benedetto sia stata . Discorso capitale
anche per i tentativi fatti di fornirne una chiave di lettura polemica e fuorviante.

Ripercorriamo brevemente le polemiche per poi concentrarci sui reali contenuti.

Nel settembre del 2006, in occasione di un viaggio apostolico in Germania, papa
Benedetto tenne un discorso presso I'aula magna dell’'Universita di Ratisbona. Il discorso
conteneva una frase dellimperatore bizantino Manuele Il Paleologo: «Mostrami pure cio
che Maometto ha portato di nuovo, e vi troverai soltanto delle cose cattive e disumane,
come la sua direttiva di diffondere per mezzo della spada la fede che egli predicava».
Maometto viene citato in una sola frase in un discorso di quasi quattromila parole che
parla di tutt'altro; una frase che & di un altro autore, non di Benedetto XVI. Eppure, per
questa citazione, scoppia la polemica: il papa critica l'islam, getta benzina sul fuoco, aizza
gli estremisti islamici, insulta Maometto. Queste (false) accuse vengono da parte
musulmana? Assolutamente no, considerato che il Presidente della Repubblica Islamica
dell'lran (tanto per dire) ha assunto, a riguardo, una posizione ragionevole: «Noi
rispettiamo il Papa e tutte le persone interessate alla pace e alla giustizia. Da quanto ho
potuto sentire il Papa ha detto che le parole

. Ma allora chi ha voluto montare questa polemica pretestuosa, e perché?

Per quanto riguarda la prima domanda, |a risposta & semplice: i soliti ambienti
laicisti e anticlericali. Repubblica, ad esempio, che da ampio risalto, per diversi giorni, al
«discorso sullislam», ma non solo. In uno dei suoi soliti editoriali, Eugenio Scalfari
fornisce ai suoi lettori una chiave di lettura ancora piu

. Il papa avrebbe detto che «non c'e@ un solo Dio», che «Dio € una proiezione
del pensiero delluomo», che Dio si sarebbe allontanato dalla creazione «affidandone

I'evoluzione alla natura "intelligente"».

Veniamo ora alla seconda domanda: perché? Perché sforzarsi di alimentare una
polemica di tale portata? O meglio: perché fornire una chiave di lettura («un discorso
sullislam») fuorviante su questo discorso? Semplice: perché questo discorso - una vera
e propria bomba - manda a mare gli sforzi di cinque secoli di fior fiore di intellettuali
moderni (cioe anticristiani). Il discorso di Ratisbona €, infatti, un discorso sulla ragione; e
parla del cristianesimo come della religione della ragione. Vediamo nel dettaglio i punti

salienti del discorso.


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20070629_commento-responsa_it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20070629_commento-responsa_it.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html
https://www.ilgiornale.it/news/ahmadinejad-sorpresa-rispetto-papa.html
https://www.ilgiornale.it/news/ahmadinejad-sorpresa-rispetto-papa.html
https://www.repubblica.it/2006/09/sezioni/esteri/benedettoxvi-4/rischiosi-enigmi/rischiosi-enigmi.html
https://www.repubblica.it/2006/09/sezioni/esteri/benedettoxvi-4/rischiosi-enigmi/rischiosi-enigmi.html

Il discorso di papa Benedetto si apre con la famosa citazione che lui stesso
definisce «cosi pesante»; poi prosegue, utilizzando ancora le parole dellimperatore per
arrivare al punto della questione: «Dio non si compiace del sangue, non agire secondo
ragione, “con logos”, € contrario alla natura di Dio». E prosegue: «La convinzione che
agire contro la ragione sia in contraddizione con la natura di Dio, & soltanto un pensiero
greco o vale sempre e per se stesso? lo penso che in questo punto si manifesti la
profonda concordanza tra cid che e greco nel senso migliore e cid che é fede in Dio sul
fondamento della Bibbia. Modificando il primo versetto del Libro della Genesi, il primo
versetto dell'intera Sacra Scrittura, Giovanni ha iniziato il prologo del suo Vangelo con le
parole: “In principio era il Logos”. E questa proprio la stessa parola che usa I'imperatore:
Dio agisce con logos. Logos significa insieme ragione e parola - una ragione che é
creatrice e capace di comunicarsi ma, appunto, come ragione. Giovanni con cio ci ha
donato la parola conclusiva sul concetto biblico di Dio, la parola in cui tutte le vie spesso
faticose e tortuose della fede biblica raggiungono la loro meta, trovano la loro sintesi. In
principio era il logos, e il logos e Dio, ci dice I'evangelista. L'incontro tra il messaggio
biblico e il pensiero greco non era un semplice caso. La visione di san Paolo, davanti al
quale si erano chiuse le vie dell'Asia e che, in sogno, vide un Macedone e senti la sua
supplica: “Passa in Macedonia e aiutaci!” (cfr. At 16, 6-10) - questa visione puod essere
interpretata come una “condensazione” della necessita intrinseca di un avvicinamento

tra la fede biblica e l'interrogarsi greco».

L'incontro tra il Vangelo e il pensiero greco ¢, dunque, provvidenziale ed &
fondamentale per la storia della salvezza. Aggiunge, infatti, Benedetto: «Oggi noi
sappiamo che la traduzione greca dell'Antico Testamento, realizzata in Alessandria - la
“Settanta” -, € piu di una semplice (da valutare forse in modo addirittura poco positivo)
traduzione del testo ebraico: é infatti una testimonianza testuale a sé stante e uno
specifico importante passo della storia della Rivelazione, nel quale si e realizzato questo
incontro in un modo che per la nascita del cristianesimo e la sua divulgazione ha avuto
un significato decisivo. Nel profondo, vi si tratta dell'incontro tra fede e ragione, tra
autentico illuminismo e religione. Partendo veramente dall'intima natura della fede
cristiana e, al contempo, dalla natura del pensiero greco fuso ormai con la fede,

Manuele Il poteva dire: Non agire “con il logos” € contrario alla natura di Dio».

E I'esatto contrario della vulgata moderna, per cui la religione e la ragione
sarebbero in contrasto; il pensiero moderno equivarrebbe al trionfo della ragione

(I'illuminismo) sulla religione, la superstizione e la paura.

Ma non é ancora finita. La provvidenza ha portato il Vangelo da Gerusalemme ad



Atene e poi a Roma: «ll qui accennato vicendevole avvicinamento interiore, che si &
avuto tra la fede biblica e l'interrogarsi sul piano filosofico del pensiero greco, & un dato
di importanza decisiva non solo dal punto di vista della storia delle religioni, ma anche
da quello della storia universale - un dato che ci obbliga anche oggi. Considerato questo
incontro, non & sorprendente che il cristianesimo, nonostante la sua origine e qualche
suo sviluppo importante nell'Oriente, abbia infine trovato la sua impronta storicamente
decisiva in Europa. Possiamo esprimerlo anche inversamente: questo incontro, al quale
Si aggiunge successivamente ancora il patrimonio di Roma, ha creato I'Europa e rimane

il fondamento di cio che, con ragione, si pud chiamare Europa».

Questo discorso, in punta di ragionamento, fa piazza pulita di cinquecento anni di
bugie sulle quali si fonda la modernita; da qui I'esigenza di distogliere I'attenzione della
gente dal suo contenuto. Ecco, quindi, la necessita di scatenare la polemica, di
etichettare questo discorso come «sull'islam» e «contro l'islam». Cosi, infatti, questo

discorso e passato alla storia.

Cerchiamo, quindi, di rimediare. Innanzitutto leggendolo, rileggendolo e diffondendo
la buona notizia: Gesu e il Logos incarnato, I'origine e il fine di tutto, il senso di tutto.

Forse & per questo che le ultime parole di papa Benedetto sono state «Gesu, ti amo».



