LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

Ora di dottrina / 157 - La trascrizione

L'insegnamento di Cristo - Il testo del video

Luisella

Scrosati

Proseguiamo le nostre lezioni sui misteri della vita del Signore. Stiamo arrivando un po’

alla fine di questa prima parte dei misteri della vita di Cristo e tra qualche domenica
inizieremo il tema piu specifico che riguarda la passione, morte e risurrezione del
Signore. Intanto continuiamo questa parte sui misteri della vita di Cristo, che precedono

il grande mistero della Pasqua, con l'insegnamento di Cristo, a cui san Tommaso dedica


https://www.brujulacotidiana.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

la quaestio 42 della ll parte della Summa Theologice.

Chiaramente il tema non é tutto I'insegnamento della predicazione del Signore,
perché staremmo a parlarne una settimana... San Tommaso si focalizza su quattro
aspetti di questo insegnamento e noi seguiamo la sua traccia, commentando appunto la
queestio 42. L'articolo 1 riflette su un dato importante che in genere non & cosi centrale
nella nostra riflessione come invece dovrebbe essere; san Tommaso si chiede se era
opportuno che Cristo predicasse soltanto ai Giudei e non ai Gentili. Ricordate la frase
del Signore nel Vangelo di Matteo (15,24), dove Gesu dice «non sono stato inviato che
alle pecore perdute della casa d'Israele». Ricordiamo questa affermazione strana del
Signore: perché strana? Lo stesso san Tommaso non si nasconde alcune ovvie obiezioni:
la vocazione del Messia, del Cristo, infatti, era quella di essere luce delle nazioni, dove le

nazioni sono appunto i Gentili.

Allora com’e possibile coniugare quel versetto evangelico con il Cristo
profetizzato per esempio da Isaia come «luce delle nazioni»? Pensiamo anche alla
profezia del vecchio Simeone, quando Gesu viene presentato al Tempio: nel cantico del
Nunc dimittis ci si riferisce a Gesu come «Lumen ad revelationem gentium, il che si collega
direttamente con la profezia di Isaia (49,6): « E troppo poco che tu sia mio servo per
restaurare le tribu di Giacobbe e ricondurre i superstiti di Israele. Ma io ti rendero luce
delle nazioni perché porti la mia salvezza fino all'estremita della terra». Come rendere
compatibili tra loro queste due verita? Da una parte, Gesu che dice «<non sono stato
inviato che alle pecore perdute della casa d'Israele»; e dall'altra parte, la profezia di Isaia,

confermata nel Nuovo Testamento, dice che Gesu e «luce delle nazioni».

Ancora, potremmo dire che in verita Cristo non si é rivolto solamente alla casa
di Giuda, perché abbiamo alcuni episodi del Vangelo in cui il Signore stesso sembra non
aver propriamente “rispettato” il suo principio: pensiamo al dialogo con la Samaritana (i
Samaritani non erano della casa di Giuda, erano separati, “scismatici”) oppure
allincontro con la Cananea (i Cananei erano per eccellenza i rivali, i nemici degli Israeliti).

Allora, cosa pensare rispetto a questo?

San Tommaso ci da tre ragioni importanti. La prima, fondamentale, e che Gesu si &
rivolto ai soli Giudei perché «con la sua venuta si attuavano le promesse fatte
dall'antichita ai Giudei e non ai Gentili» (Ill, . 42, a. 1). Questo & un principio
fondamentale che ritroviamo ripetutamente anche nell’Antico Testamento: Dio é fedele.
Nella sua fedelta, Dio ha fatto le sue promesse alla discendenza di Abramo e in
particolare alla discendenza di Davide, al regno di Giuda. Ha posto i le sue promesse. E

dunque l'Incarnazione & precisamente 'adempimento di questa promessa. Dio non e



infedele. Ricordiamo anche la parabola degli operai che vanno alla vigna: Dio non &
infedele verso gli operai della prima ora, infatti da loro quanto promesso, da loro
quanto é giusto. Eppure gia in quella parabola c'@ un’indicazione: anche altri, che sono
venuti dopo, riceveranno la stessa ricompensa. Dunque, la fedelta di Dio a Israele
doveva essere il primo segno di Dio, perché Dio é fedele. E Gesu Cristo ¢ il Figlio di Dio e
manifesta la fedelta di Dio proprio annunciando, manifestandosi alle pecore perdute

della casa d'Israele.

Ricordiamo che nel Credo, quando snoccioliamo in sintesi (chiaramente in sintesi
perché si tratta di un Simbolo) i misteri della vita di Cristo, noi diciamo secundum
Scripturas, «<secondo le Scritture». Il che sta proprio a indicare: com’e stato promesso,
cosi é stato compiuto. Dio e fedele, Dio non inganna, se anche 'adempimento della sua

promessa sembra tardare, tuttavia, questo adempimento e certo.

Da questa prima verita importante la Chiesa ha sempre ricavato un principio
ermeneutico fondamentale, che e stato poi racchiuso in questa: Novum in Vetere latet.
Vetus in Novo patet. Cioé: il Nuovo Testamento si nasconde nell’Antico. E I'Antico si
manifesta nel Nuovo. Cio0 sta a indicare la piena relazione tra i due Testamenti. La Chiesa
ha difeso I'Antico Testamento quanto il Nuovo; non ha mai accettato che qualcuno
dicesse “questo non mi interessa, non ci interessa piu perché abbiamo il Nuovo”.
Oppure, come fece Marcione, “tagliamo questa parte perché ha un linguaggio che non
corrisponde al Dio del Nuovo Testamento”. Questi sono riduzionismi anche un po’
presuntuosi, perché il Dio d'Israele e lo stesso Dio che si rivela in Gesu Cristo, non sono
due dei, non sono due divinita in antitesi, in contrapposizione o semplicemente diverse.
E dunque questa e una luce incredibile; quando noi prendiamo i Padri della Chiesa o
anche gli autori medievali non avevano occhi che per questo: ciog, si parte dal Nuovo
Testamento, si parte dalla luce di Cristo, che illumina I'Antico e grazie a questa luce
comprendiamo I'Antico Testamento. E questa comprensione dell’Antico Testamento
rende ancora piu grande la comprensione del Nuovo, perché tutto 'Antico Testamento,

ogni figura dell'AT e i fatti stessi dell'AT prefigurano Cristo, indicano Cristo.

La comprensione del NT sarebbe limitata se non attirasse a sé I'AT, cosi come 'AT
sarebbe di fatto monco senza la luce data dal NT. Questi sono principi pacifici della
comprensione della Chiesa, ma che hanno bisogno di essere rispolverati in
continuazione perché non c'é generazione in cui questi principi non vengano attaccati

con grave danno della penetrazione della fede da parte dei cristiani.

La seconda ragione per cui il Signore si rivolge ai Giudei e non ai pagani & «per

dimostrare che egli veniva da Dio. Infatti “tutto cid che viene da Dio € bene ordinato”,



dice san Paolo. Ora, il retto ordine esigeva che l'insegnamento di Cristo fosse proposto
prima ai Giudei, data la loro maggiore vicinanza a Dio nella fede e nel culto dell'unico
Dio, e per mezzo di essi fosse trasmesso ai pagani, come anche nella gerarchia celeste le
illuminazioni divine giungono agli angeli inferiori per mezzo di quelli superiori» (ibidem).
C'e@ un ordine. Il Signore Gesu manifesta di venire da Dio precisamente perché istituisce,
rispetta questo ordine. Questa € una cosa che nella nostra mentalita facciamo un po’ di
fatica ad afferrare,: noi abbiamo l'idea del “tutto per tutti”, le mediazioni non ci
piacciono, vogliamo avere il nostro rapporto diretto con Dio. Ma non e la modalita con

cui Dio si comunica.

Gia per - lo abbiamo visto quando abbiamo parlato delle gerarchie e dei
nove cori angelici - & cosi: non che gli angeli non abbiano un rapporto diretto con Dio,
ma la conoscenza viene a loro mediante le gerarchie superiori. Nell'altra creatura
intelligente e libera, cioé 'uomo, avviene qualcosa di simile: non '@ una conoscenza
diretta, se non in alcuni casi, ma c'@ una conoscenza mediata. Questo ¢ I'ordine che Dio
ha posto. Qual & questa mediazione? Ce lo dice san Tommaso: prima i Giudei; e dai
Giudei ai Gentili. Ricordiamoci che I'annuncio di Cristo arriva alle nazioni, ai Gentili,

tramite gli apostoli, i discepoli, cioe tramite dei Giudei.

Ancora san Tommaso, nella risposta alla seconda obiezione dell'art. 1, ci dice che
«compiendo qualcosa per mezzo di altri e non da sé stessi, non si dimostra un potere
minore bensi maggiore. Percio il potere divino di Cristo si mostrd nella maniera piu
convincente per il fatto che egli comunico ai discepoli tale efficacia nell'insegnare, da
convertire a Cristo quei Gentili che nulla avevano udito di lui» (Ill, g. 42, a. 1, ad 2). Cioe,
Cristo non annuncia direttamente ai Gentili, ma si serve di coloro che tra i Giudei
avevano creduto, in particolare gli apostoli. E facendo cosi, ci dice Tommaso, non

dimostra un potere minore, ma maggiore.


https://lanuovabq.it/it/tag/angeli

E un po’ come il maestro. La grandezza del maestro, la sua capacita sta proprio non
solo nel formare dei discepoli, ma nel rendere questi discepoli a loro volta maestri; il
successo del maestro e che dai suoi discepoli escano altri maestri. Questo non oscura la
sua potenza, anzi la mette in luce. E una piccola immagine per farci capire questo
principio: Dio manifesta la sua potenza non sempre agendo in modo diretto, come per
esempio nella Creazione, dove Dio ha agito in modo diretto, almeno nel passaggio dal
nulla all'essere; ma ama, sceglie di comunicarsi con delle mediazioni, istituendo Egli
stesso delle mediazioni. Qui c'e tutto il senso della Chiesa, che poi andremo a vedere
quando parleremo appunto della Chiesa e dei sacramenti. Ma intanto qui abbiamo gli

elementi, le pietre di fondazione di questo principio.

Ancora, Cristo volle meritare il potere e il dominio su tutte le genti vincendo
mediante la croce. Cioe, prima della croce, quindi prima del mistero della sua passione,
morte e risurrezione, Cristo si & “limitato” ai Giudei proprio perché voleva che dalla sua
croce emergesse la salvezza per tutti. Ed & dalla croce di Cristo che la salvezza passa ai
Gentili. San Tommaso dice che & per questa ragione che nel Vangelo di san Giovanni, al
cap. 12, abbiamo l'episodio di alcuni Greci che si avvicinano ad Andrea dicendogli che
volevano vedere il Signore; in quell'occasione, Gesu dice: «Se il chicco di grano caduto in
terra non muore resta solo. Se invece muore produce molto frutto» (Gv 12,24). Qual & il
mistero di questa frase dentro la cornice che abbiamo appena descritto? | Greci
vogliono vedere Gesu, ma prima che cio avvenga il Signore deve passare dalla croce.

Sara la luce della Passione che rendera visibile il Signore anche ai Greci, ai Gentili.

Dunque, abbiamo visto un articolo ricchissimo su un dettaglio sul quale a volte
non riflettiamo, ossia perché il Signore ha voluto rivolgersi alle pecore perdute della
casa d'lsraele. Non per escludere i Gentili, ma perché c'era questo ordine, con i significati

che abbiamo cercato un po’ di mettere in luce.

Nell'art. 2, san Tommaso si sofferma su un altro aspetto dell'insegnamento di
Cristo e cioe se Cristo avesse dovuto predicare ai Giudei senza urtarli. Curiosa come
questione, ma importantissima. Noi sappiamo - pensiamo al Vangelo di Giovanni, ma
anche agli altri Vangeli, quando iniziano le dispute con i Giudei - che Gesu urta eccome
la loro sensibilita. Sembrerebbe strano e infatti san Tommaso presenta questa
obiezione: il Signore & il nostro modello, ma che modello & se crea uno scandalo tra i
Giudei? Poi, sembrerebbe anche un po’ controproducente come approccio, perché in
qualche modo istiga la loro chiusura o addirittura sembra quasi irriverente, perché si
rivolge cosi a coloro che erano gli anziani, i capi di Israele. E chiaro che nel Signore non si

tratta di reazioni dovute a una collera mal gestita, a un sarcasmo amaro o a un desiderio



di vendetta, tutte cose che caratterizzano invece piu 0 meno frequentemente il nostro

comportamento.

Nel Signore c'é invece un altro principio che lo porta a non evitare questo tipo
di scandalo, che poi verra chiamato “lo scandalo farisaico” per distinguerlo dallo
scandalo vero e proprio, come adesso vedremo. Intanto il principio fondamentale che ci
da san Tommaso e che «la salvezza del popolo va preferita alla pace di qualunque
individuo. Percio quando qualcuno, per la sua malizia, impedisce la salvezza del popolo,
il predicatore o il maestro non deve aver paura di urtarlo, pur di provvedere al bene
della moltitudine» (lll, g. 42, a. 2). Questo ¢ il principio cardine: non si tratta di una
rivalsa personale, di voler avere ragione a tutti i costi o di moti passionali non controllati,
non purificati. Si tratta invece della necessaria salvezza della moltitudine, la quale non

puo essere sacrificata perché qualcuno che non vuole capire si scandalizzerebbe.

Nella risposta alla prima obiezione dell’art. 2, san Tommaso introduce un principio
che poi portera a quella distinzione fondamentale tra lo scandalo vero e proprio e lo
scandalo farisaico, o tra lo scandalo e lo scandalo della verita. Leggiamo: «L'uomo non
deve essere motivo di scandalo per nessuno, nel senso che non deve essere per
nessuno occasione di rovina con azioni o parole meno buone» (lll, g. 42, a. 2, ad 1). Lo
scandalo e questo: la mia condotta non buona, le mie parole non vere; si tratta dunque
di un nostro comportamento non buono, e in questo senso 'uomo non pud mai essere
oggetto e occasione di scandalo per il prossimo. «Se perd - qui san Tommaso cita san
Gregorio Magno nel suo commento a Ezechiele - lo scandalo viene dalla verita, bisogna
piuttosto sopportare lo scandalo che abbandonare la verita» (ibidem). Cio¢ la verita, di
suo, puo creare scandalo, puo essere pietra dinciampo. Ma lo scandalo della verita non
e lo scandalo vero e proprio, cioé lo scandalo peccaminoso, che viene da azioni o parole
cattive, false, fuorvianti. Invece lo scandalo della verita viene dalla durezza del cuore di
chi ascolta e che non vuole aprirsi al vero. Allora qui vale il principio che abbiamo detto
sopra: non e possibile che per questo tipo di scandalo, di qualcuno, la moltitudine vada

perduta.

Nella risposta alla terza obiezione, san Tommaso riflette anche su un altro aspetto,
cioé risponde all'obiezione: non é allora una mancanza di rispetto nei confronti di
qualcuno degli anziani? Non anziani chiaramente in senso anagrafico: gli anziani di
Israele erano le guide, i capi, i pastori, tra l'altro con cariche volute da Dio stesso. San
Tommaso dice: «Se costoro volgono il prestigio dell'anzianita a strumento di malizia
peccando pubblicamente, allora vanno rimproverati apertamente e con durezza, come

del resto fece anche Daniele [al cap. 13, nell'episodio dei due anziani che accusano



falsamente Susanna], dicendo: “O invecchiato nel male”» (lll, . 42, a. 2, ad 3). Qui san
Tommaso ci sta dicendo che il rispetto dell'anzianita € il rispetto della carica; ma se
quella carica viene piegata a commettere il male pubblicamente, a propagandare la
falsita, allora qui € lecito il rimprovero aperto e, talvolta, se &€ proporzionato, anche con
una certa durezza, perché abbiamo non solo il pericolo di scandalo reale, verso i piccoli,
ma abbiamo anche la perversione di una carica che invece é stata data per l'edificazione

dei piccoli, per I'edificazione del popolo, non per lo scandalo.

Nell'art. 3, san Tommaso si chiede se Cristo avesse dovuto insegnare tutto
pubblicamente o invece avere degli insegnamenti, diciamo cosi, “esoterici”. Esoterico
vuol dire “riservato a pochi”, a pochi adepti. Sintetizzando, san Tommaso ci dice che
I'insegnamento di Cristo fu rivolto a tutti. Il Signore, lo vediamo nei Vangeli, predica al
popolo, predica anche ai discepoli, predica ai Giudei, anche ai capi di Israele, discute con
i rabbi di Israele. Non & un insegnamento esoterico, solo per pochi. E tuttavia & un
insegnamento non imprudente, potremmo dire, cioé non insegna a tutti nello stesso
modo; infatti sappiamo che il Signore parlava in parabole; alcune di queste parabole le
spiegava in separata sede al gruppo di discepoli. Che cosa dobbiamo cogliere da questo
atteggiamento del Signore? L'insegnamento era per tutti, ma non per tutti allo stesso
modo, anzi alle folle insegnava solo in parabole, ci dicono le Scritture. Come dobbiamo

comprendere ci0? Qual é il senso del linguaggio parabolico?

Il senso della parabola ¢ un porre degli elementi, ma non uno svelare pieno. Detto in
altro modo, € un invito a scavare. Se non ci fosse nulla, se non ci fosse nemmeno la
parabola, non ci sarebbe nemmeno l'invito ad andare piu in profondita. Ma lo stesso
avverrebbe se tutto fosse palese. Se tutto fosse palese, infatti, non ci sarebbe quel
movimento interno di ricerca e dunque di desiderio di sapere. La parabola si pone a
meta tra questi due estremi, cioé il non dire nulla e il dire tutto apertamente. E perché?
Perché la verita € qualche cosa che richiede 'apertura dell'animo e della mente, non e
qualche cosa che si puo cacciare nella testa di una persona come un chiodo a cui si
danno delle grandi martellate: non funziona cosi. La verita richiede un percorso, un

desiderio, una fatica, una dedizione. E non puo essere quindi data in modo immediato.

Ora, questa logica della parabola ¢ la logica che la Chiesa ha sempre adottato
nell'iniziazione cristiana. | catecumeni venivano iniziati ai grandi segni della fede, ma era
un’iniziazione che poi doveva continuare per tutta la vita. La liturgia & uguale. La liturgia
e una foresta di segni, di simboli che non devono essere immediatamente chiari a tutti:
il principio che tutto debba essere capito subito € un principio anzitutto irrealistico

perché non é possibile, non c'@ nessuna cosa seria in questa vita che possa subito



essere compresa da tutti. Pensiamo alla letteratura, all'arte: tutte le discipline richiedono
un percorso nel quale la persona é chiamata a una dedizione, a una perseveranza, a una
pazienza anche. La liturgia ¢ la stessa cosa: non deve essere immediata, ci sono dei
segni posti che devono essere conservati anche se non sono capiti subito perché il
principio del segno non € “o lo capisco subito o lo tolgo”. Ma, se & un segno, vuol dire
che segna, che indica qualcos'altro. Allora la persona é chiamata a percorrere la strada
per comprendere quel qualcos'altro, senza la pretesa di capire subito o di adattare la
liturgia o le Sacre Scritture alla propria capacita di comprensione: non funziona cosi, anzi

I'esito di questo & un riduzionismo che poi porta alla banalita.

La religione cristiana & sempre stata intesa come un percorso di iniziazione
continua, fino alla fine della nostra vita abbiamo questo da fare: farci colpire dai segni
che troviamo nelle Scritture, nella liturgia; farci colpire da verita che magari capiamo un
po’, intuendo che dietro c'e un altro mondo e dunque mi metto in moto per cogliere
ulteriormente, per approfondire, per indagare, chiedendo a Dio la luce. E un cammino di
discepolato. Il discepolo chi &7 Il discepolo e colui che sta sempre ad ascoltare il

maestro. Se il discepolo dicesse: “lo ho gia capito tutto”, non e piu un discepolo.

Nell'art. 4, san Tommaso si chiede se Cristo avesse dovuto mettere per iscritto il
proprio insegnamento. Sappiamo che non e cosi, nel senso che i Vangeli non sono gli
scritti di Gesu, cioe non li ha scritti Lui. E sembrerebbe che il Signore sia stato un po’, per
cosi dire, “imprudente” a non fare questa scelta; perché la scrittura in fondo e solida nel
trasmettere un suo insegnamento, come si suol dire scripta manent, cio che é scritto &
scritto, non viene poi cambiato. Ancora sembrerebbe “imprudente”, perché Dio,

attraverso Mose, aveva lasciato qualcosa di scritto, le Tavole della Legge.

Ora, in verita, san Tommaso ci dice che era conveniente che Cristo non
scrivesse. La prima ragione e che «a Cristo, che € il maestro supremo, competeva di
imprimere il suo insegnamento nel cuore dei suoi uditori» (lll, g. 42, a. 4). Ciog, tutto lo
zelo del Signore nella sua vita, nei suoi tre anni di vita pubblica, e stato quello di creare
delle persone, dei cuori sui quali scrivere la nuova legge, non dei libri. Infatti, sappiamo
che la nuova legge, come dice san Paolo nella Lettera ai Romani (8,2), & «la legge dello
Spirito che da vita», ed € una legge che & scritta nei cuori, non su tavole. E I'opera di

formare persone é piu elevata dell'opera di scrivere libri.

Seconda ragione: «Se Cristo avesse messo per iscritto il proprio insegnamento, gli
uomini avrebbero pensato di misurarne 'altezza solo in base ai suoi scritti» (ibidem). Che
e l'errore che ancora oggi si compie nel mondo cristiano-protestante ma anche, ahime,

in quello cattolico. Ciog, noi pensiamo che tutta la Rivelazione sia nella Scrittura, in cio



che e scritto; pensiamo che l'altezza dellinsegnamento del Signore ¢ solo nello scritto:
invece non e cosi. Cristo ha formato degli apostoli e li ha inviati; c'e quella che viene
chiamata la Tradizione della Chiesa, e qui dunque vediamo da dove viene: non se I'é
inventata la Chiesa in contrapposizione al mondo protestante, ma ¢é la scelta di Cristo di
formare persone, le quali a loro volta hanno formato altre persone, hanno insegnato,
hanno istituito dei riti, delle discipline, eccetera. E allinterno abbiamo lo scritto che

nasce da questa Tradizione, ma non la esclude, né la esaurisce.

«Terzo, perché il suo insegnamento arrivasse a tutti con un certo ordine: egli
cioe insegno direttamente ai suoi discepoli e questi a loro volta insegnarono a tutti gli
altri uomini con la parola e con gli scritti» (ibidem). Di nuovo, c'é questo ordine di cui
abbiamo parlato prima, questa mediazione che Cristo sceglie e - notate - che si
trasmette attraverso gli apostoli «con la parola e con gli scritti» (cf. 2Ts 2, 15), cosa che
ritroviamo chiaramente in san Paolo. San Paolo parla di insegnamenti scritti e non
scritti: la viva parola degli apostoli e gli scritti. Di nuovo, troviamo il grande fondamento
di quelle che sono chiamate “le due fonti della Rivelazione”. A molti non piace questo
termine, “le due fonti”. Si puo anche parlare di “due aspetti” della Rivelazione, ma, che si
parli di “fonti” o di “aspetti”, essi rimangono pur sempre la Scrittura e la Tradizione orale
che lascia le sue tracce evidenti nella storia della Chiesa, nei suoi riti, nellinsegnamento
dei Padri.

La prossima volta vedremo la queestio 43, che si occupa dei miracoli di Cristo, l'altra

grande opera - insieme all'insegnamento - dei tre anni della vita pubblica del Signore.



