LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

Ora di dottrina / 146 - La trascrizione

L'Immacolata Concezione - 1l testo del video

Luisella

Scrosati

Iniziamo il nostro itinerario all'interno dei misteri della vita del Signore e affrontiamo la

qucestio 27 della Ill parte della Summa Theologice che san Tommaso dedica alla
santificazione della Beata Vergine. Vedremo come i principi posti da san Tommaso sono
corretti, a parte il fatto che, almeno nella Summa, arriva ad escludere la concezione

immacolata della Madonna e vedremo qual € la posizione corretta di questo


https://www.brujulacotidiana.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

meraviglioso dogma mariano.

Il primo articolo é dedicato alla domanda se la Beata Vergine sia stata
santificata prima di venire alla luce, quindi prima di nascere. San Tommaso si
mostra d'accordo con la santificazione prima della nascita. E importante vedere il
ragionamento che egli fa. Nel sed contra, cioé nell'argomento “in contrario” dove cita
un'autorita per sostenere che la Madonna ¢ stata santificata prima della sua nascita,
troviamo quanto segue: «La Chiesa celebra la Nativita della Beata Vergine. Ma nella
Chiesa non si celebrano le feste, se non dei santi. Quindi la Beata Vergine gia dalla
nascita era santa. Fu percio santificata nel seno materno» (lll, g. 27, a. 1). San Tommaso
mette davanti il principio della lex orandi, lex credendi, cioé non & possibile che la Chiesa
festeggi la nativita della Madonna se gia al momento della nascita la Madonna non fosse
santa. Perché in effetti la Chiesa celebra solamente la nascita al Cielo dei santi. Se
dunque celebra la nascita (terrena) della Madonna in questa terra, come accade anche
con san Giovanni Battista, di cui sappiamo che é stato santificato nel grembo della
madre, € necessario che la Madonna sia stata santificata fin nel grembo materno.
«Sebbene su cio la Scrittura taccia» (ibidem), aggiunge san Tommaso; di nuovo, come
abbiamo gia detto, non tutto € contenuto nelle Sacre Scritture; ci sono anche degli
insegnamenti non scritti che troviamo per esempio nella prassi liturgica della Chiesa,
come in questo caso. E san Tommaso spiega: «E ragionevole credere che abbia ricevuto
maggiori privilegi di grazia, al di sopra di tutti gli altri, colei che genero “I'Unigenito dal
Padre, pieno di grazia e di verita”, cosi da essere salutata dall'angelo con le parole: “Ave,

piena di grazia”» (ibidem).

Cioé, san Tommaso dice: non solo € un fatto che la Chiesa ci pone davanti, ma &
conveniente, ragionevole dal momento che ogni atto o, come in questo caso, ogni
disposizione che riguarda la Vergine - non direttamente il Signore, ma la Vergine in
riferimento al Figlio di Dio che da lei sarebbe nato - & atto della Sapienza eterna. E
dunque c'é una ragionevolezza, & profondamente ragionevole che colei che doveva dare
'umanita a Colui che e pieno di grazia e di verita, colei che & stata salutata dall'angelo

come piena di grazia, fosse santificata gia prima della nascita.

Ora, e interessante come nella risposta alla seconda obiezione san Tommaso
faccia notare che «sant’/Agostino parla secondo la legge comune per cui soltanto dopo la
nascita si ricevono i sacramenti della rigenerazione» (ibidem). Qual era l'obiezione?
L'obiezione era che si rinasce nel battesimo: ma si rinasce perché prima si € nati, si ha

bisogno di una rinascita perché la prima nascita non da la santificazione.

E il dogma della necessita del battesimo per la salvezza. Di fronte a questo, san



Tommaso risponde: «Dio non ha legato la sua potenza a questa legge dei sacramenti,
cosi da non poter conferire la sua grazia ad alcuni per privilegio speciale prima della loro
nascita» (ibidem). La legge dei sacramenti vale per tutti e noi siamo legati a questa legge,
ma Dio no. Dunque, se Dio vuole santificare qualcuno prima della sua nascita, a
prescindere dalla rinascita battesimale, Egli & libero di farlo. Ma & chiaro che si tratta di
un privilegio, che € legato ad alcune condizioni o, meglio, che ci viene rivelato:
diversamente, nessuno potrebbe presumere di sé o di altri di essere salvati a
prescindere dal mezzo che Dio ha scelto, cioé il battesimo. Lo sappiamo di san Giovanni
Battista e lo sappiamo della Beata Vergine Maria, come anche di Geremia, santificato gia

nel grembo materno.

Il principio posto da san Tommaso, cioé la convenienza di questa santificazione, non
lo ha portato purtroppo all'affermazione della concezione immacolata di Maria, ma solo
della santificazione nel grembo materno, quindi prima della nascita e non dal momento
del suo concepimento. Nell'art. 2 egli afferma un principio vero, cioé il principio che la
santificazione non puo chiaramente avvenire prima dell'animazione, ossia prima
dell'infusione della grazia. Ma nella risposta alla seconda obiezione, san Tommaso
esclude la totale preservazione dal peccato originale. Leggiamo, perché € importante
capire le ragioni per cui la esclude e vedere come invece queste ragioni possono essere
risolte: «Se I'anima della Beata Vergine non fosse mai stata contagiata dal peccato
originale, Cristo perderebbe la dignita di essere Salvatore universale di tutti. Percio la
purezza della Beata Vergine fu la piu grande, ma al di sotto di quella di Cristo, che in
qualita di Salvatore universale non aveva bisogno di essere salvato» (lll, . 27, a. 2, ad 2).
Cosa sta dicendo qui san Tommaso? Attenzione, perché in realta questa posizione non e
corretta. Dobbiamo dire a onor del vero, com’e stato messo in luce da un interessante
libro del domenicano padre Garrigou-Lagrange, che san Tommaso, in un'opera piu
giovanile, precedente la Summa Theologice, cioe nel Commento alle Sentenze di Pietro
Lombardo (1253/54), sosteneva proprio questo: «Tale fu la purezza della Beata Vergine
che fu immune dal peccato originale e attuale». Dunque, in gioventu, san Tommaso
sosteneva la concezione immacolata di Maria. Nella Summa, come visto, ha cambiato

posizione. E perché lo ha fatto?

Potremmo dire per due ragioni fondamentali: 1) la prima ¢ che gliimmacolatisti,
cioe quelli che sostenevano la concezione immacolata all’epoca di san Tommaso,
sostenevano che Maria fosse immacolata e dunque non avesse bisogno della salvezza,
non avesse bisogno della Redenzione ad opera di Cristo. Lo abbiamo visto sopra, nelle
parole della Summa: se 'anima di Maria «non fosse mai stata contagiata, Cristo

perderebbe la dignita di essere Salvatore universale di tutti». In san Tommaso, anche



per com’era presentata la questione all'epoca, 'immacolata concezione significava dire
che c’era una persona che non era stata salvata da Cristo, che non era stata redenta da
Cristo; e quindi Cristo non era piu il Salvatore di tutti. Era quindi vista come una diminutio
della dignita di Salvatore. Inoltre, discendendo da Adamo ed Eva, la Madonna é vera
creatura, pura creatura, cioé non c'¢, come nella natura umana di Cristo, il supposito
della persona divina: e tutti coloro che discendono da Adamo ed Eva, nella logica delle
cose, devono contrarre la colpa originale. Poiché la concezione della Madonna viene da
due figli di Adamo ed Eva, che la tradizione riconosce in Gioacchino e Anna, anch’ella
avrebbe dovuto ereditare questa colpa. E, attenzione, anche questo principio & vero, ma
c'e un “ma” che adesso andremo a vedere. Cioe, anche se e vero questo principio, da
esso non consegue che effettivamente ella contrasse la colpa: e qui infatti entra il

discorso del privilegio speciale.

2) Inoltre, la Chiesa romana era reticente nellammettere una festa liturgica della
Concezione della Beata Vergine che invece era in uso in altre chiese locali. Questa
reticenza, agli occhi di Tommaso, sembrava quasi una sorta di sospetto nei confronti del
contenuto di questa festa, che non era ancora la festa delllmmacolata Concezione come

la riteniamo oggi, ma di una concezione santa, non ancora meglio specificata.

A ben vedere, in un paio di opere tra le ultime, del 1272/73, poco prima di morire,
cioé il Commento all’Ave Maria e il Compendio della teologia, sembra che Tommaso ritorni
nuovamente sui suoi passi, affermando che la Santissima Vergine era stata preservata
non solo dalla colpa mortale e veniale, ma anche da quella originale. Dunque, la
posizione di san Tommaso é stata un po’ fluttuante da questo punto di vista. Vi ricordo
che all'epoca la questione era dibattuta; infatti la definizione dogmatica € abbastanza

recente, risale al 1854 con la costituzione apostolica Ineffabilis Deus del beato Pio IX.

Ora, al di la della posizione di san Tommaso, a noi interessa capire com’e stata
rimossa 'obiezione che san Tommaso ha posto nella questione vera e propria della
concezione della Madonna. Il problema particolare, importantissimo, era: la Madonna
ha avuto bisogno o no di un Salvatore? Ha avuto bisogno o no di un Redentore? Se la
risposta e no, allora Cristo non é piu il Salvatore di tutti; se la risposta e si, nell'ottica di
Tommaso, significava che anch’ella ha avuto un momento in cui ha contratto la colpa
originale, da cui e stata salvata. A sciogliere questo dilemma é stato il francescano beato

Giovanni Duns Scoto.

Duns Scoto, nel suo Commento alle Sentenze, nel terzo libro, ha un passo
importantissimo, perché introduce I'idea di una salvezza non liberatrice - che equivale

a liberare da qualcosa che si ha, per cui bisognerebbe ammettere che ci sia stata la colpa



originale nella Madonna -, ma di una redenzione preservatrice; dunque non €, per Maria,
una “liberazione” ma una “preservazione”, una salvezza che si realizza non come

liberazione da, ma come preservazione da.

Leggiamo questo passo del beato Duns Scoto: «E opportuno che il perfetto
Redentore eserciti una Redenzione sovrana almeno nei confronti della persona di sua
Madre che deve essere associata a Lui piu intimamente di ogni altra nell’'opera di
Redenzione dell'umanita. Ora, la Redenzione sovrana non é solo liberatrice dal peccato
gia contratto, ma preserva da ogni contaminazione, come chi preserva qualcuno da un
colpo mortale € maggiormente il suo salvatore che se lo guarisse dalla ferita fatta da
quello stesso colpo. Quindi € molto conveniente che il perfetto Redentore, per i suoi
meriti, abbia preservato sua Madre dal peccato originale e anche da qualsiasi colpa

attuale».

Partiamo dall’'esempio del beato Duns Scoto, che & molto eloquente. Se io
cammino per strada e c'e€ appostato un sicario che mi vuole sparare e qualcuno si
avventa su di lui, gli impedisce di sparare o lo fa sparare a vuoto, oppure si getta su di
me e mi fa da scudo, allora questa persona non € meno salvatrice di chi viene a
soccorrermi e mi salva la pelle una volta che la pallottola mi ha colpito. Questa idea
molto chiaramente perché ci permette di capire che anche la Madonna ¢ stata salvata e
quindi non viene meno la verita di Cristo Salvatore e Redentore di tutti gli uomini;
semplicemente la Madonna é stata salvata in un modo diverso, in un modo preventivo.
Ed é stata salvata in modo preventivo, dice Duns Scoto, perché é stata «associata piu
intimamente di ogni altra nell'opera di Redenzione dell'umanita». Questo € un punto
importantissimo da tenere fermo, come vedremo anche piu avanti quando parleremo
del grande tema della Corredenzione mariana, che ha le sue basi proprio

nelllmmacolata Concezione.

Ora, a noi interessa comprendere che questa verita non confligge con quella di
Cristo Salvatore di tutti gli uomini. Andiamo rapidamente a vedere la definizione
dogmatica con cui Pio IX, I'8 dicembre 1854, dichiarava il dogma delllmmacolata
Concezione: «Dichiariamo, pronunziamo e definiamo: la dottrina, che sostiene che la
Beatissima Vergine Maria nel primo istante della sua concezione, per singolare grazia e
privilegio di Dio onnipotente, in vista dei meriti di Gesu Cristo, salvatore del genere
umano, é stata preservata immune da ogni macchia di peccato originale, é stata rivelata
da Dio e percio si deve credere fermamente e inviolabilmente da tutti i fedeli» (Ineffabilis

Deus).

Dunque, parliamo della preservazione «nel primo istante del concepimento»,



quindi non solo della santificazione nel grembo. E vediamo anche il riferimento ai
«meriti di Gesu Cristo, salvatore del genere umano»; quindi non c'e€ una redenzione a
prescindere da questi meriti, ma proprio per questi meriti, non con una redenzione

liberatrice, ma preservatrice. Questa dottrina é rivelata, e di fede.

Le conseguenze di questa dottrina sono importanti. San Tommaso,
evidentemente, tratta le conseguenze della santificazione di Maria nel grembo materno,
ma in realta sono conseguenze della concezione immacolata nel senso che abbiamo
detto. Quali sono queste conseguenze? La preservazione da ogni male fin dal primo
istante. Il che vuol dire che la Madonna viene concepita in uno stato di giustizia e di
santita perfetta, di assenza della concupiscenza o del fomite del peccato; ne abbiamo
parlato anche . Qui c'é una differenza, perché
entrambi non hanno conosciuto il fomite, ma per ragioni diverse: il Signore, in virtu
dell'unione ipostatica, per sé, potremmo dire; la Madonna, non per l'unione ipostatica,
che non aveva, ma per lintervento di redenzione preservatrice del Figlio. Dunque, non
per sé, ma grazie ai meriti di Cristo, alla redenzione di Cristo, che in lei ha operato in

questo modo speciale.

Ancora, la Madonna non & mai stata soggetta all'errore, cioe in lei il giudizio e
sempre stato vero, un giudizio di verita. Ha potuto sicuramente sospendere il giudizio,
guando non era ancora il momento di pronunciarlo, ma mai ha errato nel proprio

giudizio.

Dall'lmmacolata Concezione deriva anche I'esenzione dalla colpa, attuale e
veniale. Dunque, la Madonna non solo non ha mai commesso un peccato attuale o
veniale, ma non lo poteva commettere. Attenzione a questo punto, che non va frainteso.
La pienezza della grazia che ella ha ricevuto I'ha posta nella piena liberta del bene. Noi
non capiamo questo tipo di formulazione. L'ho gia ripetuto diverse volte, ma repetita
iuvant, soprattutto in un contesto come quello in cui viviamo noi: la liberta non é piena
quando si orienta tra il bene e il male, questa € una liberta difettosa. Il poter scegliere il
male e un difetto della liberta, non & qualcosa di costitutivo della liberta. La liberta
invece e piena quando il male & escluso e dunque “si gioca” nel bene. Ripeto: la
possibilita di scegliere il bene o il male & un'imperfezione della liberta. La pienezza di
grazia ricevuta da Maria e la sua esenzione da ogni colpa I'ha posta nella piena liberta
del bene, quindi nella pienezza della liberta, non in un limite della liberta perché non

poteva scegliere anche il male; & esattamente rovesciata la prospettiva.

Infine, la Madonna era liberata dal dolore e dalla morte come pena del peccato

originale: sottolineo “come pena”. Ciog, proprio perché e stata preservata dalla


https://lanuovabq.it/it/i-limiti-dellanima-di-cristo-il-testo-del-video

macchia originale, ella non ha ereditato le conseguenze della macchia originale in
quanto pena, perché se manca la colpa originale non ci puo essere la pena. Questo non
vuol dire che la Madonna non abbia sofferto e che non sia morta: non necessariamente
€ morta, questo lo vedremo quando parleremo dell’Assunzione. Ma come per il Signore
Gesu, per il quale abbiamo la certezza della morte e ovviamente anche del dolore,
questi sono stati accettati non come pena di una colpa, quella originale, che in loro non

c'era, ma come strumenti di redenzione.

Dunque, sia il Signore che la Madonna accettano il dolore e la morte - nel caso
della Madonna, probabilmente - per compiere l'opera redentiva. Questo € importante
perché anche getta una luce su quello che & il tema della partecipazione della Madonna

alla Redenzione del Figlio, quindi il tema della Corredenzione mariana.

E importante capire che proprio questa purezza e santita della Santissima Vergine,
come anche del Signore, hanno reso ancora piu acuta la loro sofferenza. Perché? Perché
noi soffriamo spesso piu a causa delle nostre passioni, cioe soffriamo per il nostro amor
proprio ferito, soffriamo perché i nostri piani sono falliti, eccetera. Piu raramente
soffriamo per il male in sé stesso, per quello che il male arreca a Dio e alle anime.
Invece, questo nella Madonna e nel Signore era la ragione del dolore, e quindi questo
dolore era acutissimo. La loro santita eminente, la pienezza della grazia - che nel
Signore e sorgiva in quanto vero Dio e vero uomo, mentre nella Madonna e ricevuta da
Cristo stesso - li ha resi ancora piu sensibili al dolore, non li ha esentati da esso. E
dunque questo dolore aveva sempre un eminente valore redentivo, mentre sappiamo

bene che purtroppo non sempre lo ha per noi, dipende appunto da come lo viviamo.

Un‘ultima annotazione importante. Nella dichiarazione dogmatica contenuta nella
Ineffabilis Deus si fa presente un principio, cioe che I'lmmacolata Concezione rientra in
quell'unica predestinazione che coinvolge Cristo e la Madonna. In un unico decreto Dio
stabilisce, predestina I'lncarnazione e la Madre di Dio. Non abbiamo due momenti
diversi, abbiamo due aspetti: nel momento in cui viene decisa I'lncarnazione del Verbo,
viene decisa anche la divina maternita. E dunque nel momento in cui viene decisa
I''ncarnazione del Verbo viene decisa la pienezza di grazia di Maria e la sua Immacolata

Concezione. Questo e anche un altro aspetto molto importante.

Un’ultima riflessione la traiamo dall’art. 5 della queestio 27 e cioé se la
santificazione nel seno materno abbia dato alla Beata Vergine la pienezza della grazia;
noi la correggiamo, chiedendoci se la concezione immacolata abbia dato alla Beata
Vergine la pienezza della grazia. Per san Tommaso la risposta é affermativa. Leggiamo il

principio bellissimo che in qualche modo avrebbe dovuto portare Tommaso proprio



dritto verso I'lmmacolata Concezione: «Quanto piu si & vicini a una causa, tanto piu se ne
risentono gli effetti, come scrive Dionigi notando che gli angeli, in quanto piu prossimi a
Dio, partecipano delle perfezioni divine piu degli uomini» (lll, g. 27, a. 5). Chiaro.
Sappiamo della gerarchia celeste: piu si avvicina a Dio, pensiamo ai serafini, e piu si
risentono gli effetti della causa. Se io mi avvicino di piu a una fonte di calore, sento
maggiormente il calore, se me ne distanzio lo sento di meno. «Ora, Cristo & principio
della grazia, secondo la divinita come causa principale; secondo l'umanita, invece, come
causa strumentale, in base alle parole evangeliche “la grazia e la verita vennero per
mezzo di Gesu Cristo” [Gv 1,17]». Vedete il principio: la divinita causa principale,
'umanita causa strumentale (ricordiamo , dove abbiamo
parlato dell'umanita di Cristo come strumento congiunto della divinita). Conclude
Tommaso: «Ma la Beata Vergine era vicinissima a Dio secondo la natura umana che egli
prese da lei. Ella quindi dovette ricevere da Cristo una pienezza di grazia superiore a

quella di tutti gli altri» (ibidem).

Perfetta come argomentazione: Maria é stata vicina a Dio piu degli angeli
perché é stata elevata all'ordine ipostatico, cioé é diventata Madre del Verbo, Madre del
Figlio di Dio, della seconda persona della Santissima Trinita che si € incarnata. E dunque
ella ha ricevuto una pienezza di grazia superiore a quella di qualsiasi altra creatura,
anche angelica. Ma a questo punto viene da chiedere perché questa pienezza non
dovesse essere superiore a quella di altri santificati nel grembo materno, come san
Giovanni Battista. E superiore lo & stata, precisamente grazie alla concezione
immacolata. La pienezza della grazia e la concezione immacolata sono due verita che
vanno di pari passo, possiamo dire che sono i due lati della medaglia. Da una parte
possiamo accentuare maggiormente |'aspetto della preservazione, dall'altra
accentuiamo l'aspetto della santita e della pienezza della grazia. Ma la pienezza della
grazia esclude ogni ombra di peccato, altrimenti non sarebbe veramente piena. In

questo senso sono due realta profondamente legate. Vedete la densita di questi testi.

La prossima volta tratteremo la questione successiva, ossia la verginita della Madre di
Dio.


https://lanuovabq.it/it/i-misteri-della-vita-di-cristo-il-testo-del-video

