
gnoseologia

Leone XIV: la sfida dell’IA ripropone la domanda

sull’uomo

EDITORIALI 20_09_2025

Tommaso 

Scandroglio

Prima i fatti e poi il giudizio sui fatti. Questo in sintesi il concetto di fondo di un breve

passaggio contenuto nel Discorso del Santo Padre Leone XIV ai partecipanti al Simposio 

promosso dalla Pontificia Accademia di Teologia, discorso tenuto il 13 settembre scorso.

Il passaggio che vogliamo mettere sotto la lente d’ingrandimento è il seguente: «non

https://www.brujulacotidiana.com/it/editoriali
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/tommaso-scandroglio
/it/tommaso-scandroglio
/it/tommaso-scandroglio
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/speeches/2025/september/documents/20250913-seminario-pat.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/speeches/2025/september/documents/20250913-seminario-pat.html


basta un approccio esclusivamente etico al complesso mondo dell’intelligenza artificiale;

occorre invece riferirsi a una visione antropologica che fondi l’agire etico e, dunque,

ritornare alla domanda di sempre: chi è l’uomo, qual è la sua dignità infinita, irriducibile

ad ogni androide digitale?».

Il Papa ricorda un aspetto ineludibile della filosofia morale: prima di giudicare

occorre conoscere i fatti. È un dato intuibile. Se vogliamo capire di chi è la colpa in un

incidente stradale dobbiamo prima capire come sono andati i fatti, ossia la dinamica

dell’incidente. In questo caso il fatto riguarda le azioni degli uomini, nel passo citato del

Papa invece questi fa riferimento all’uomo in quanto tale. Cosa vuol dire? Il Pontefice

correttamente ci avverte che per formulare un valido giudizio morale sull’intelligenza

artificiale (IA) occorre comprendere chi sia l’uomo realmente, come è “fatto”, perché solo

tramite la comprensione dell’identità antropologica potremo capire la differenza tra

persona umana e IA e dunque capire che solo la persona è essere razionale, non la

macchina o un software, perché sprovvista di anima razionale. Questa differenza

ontologica ci fa comprendere che l’uomo, proprio perché dotato di anima razionale, ha

natura completamente differente rispetto alla natura dell’IA – è assolutamente altro – e

non solo è differente per natura da questa, ma, avendo natura differente, ha una

preziosità intrinseca incommensurabile e non paragonabile minimamente con l’IA.

E dunque, così ci dice il Papa, le sfide poste dall’IA ci obbligano ad approfondire la

questione antropologica: chi è l’uomo? Quale la sua natura? Quale la sua identità?

Affermare che una macchina è intelligente ci costringe a comprendere meglio cosa sia

l’intelligenza e quindi a concludere che solo un essere dotato di anima razionale può

essere intelligente, non una macchina o un software che è privo di anima. Alcuni atti,

quali l’astrazione, il giudizio morale, la coscienza di sé, la libertà, etc., non possono

scaturire da una causa materiale, ma solo immateriale. E l’IA è fatta solo di materia

(clicca qui e qui per un approfondimento).

L’indicazione del Papa ricorda, quindi, che prima della morale c’è la gnoseologia

. La morale si fonda sulla conoscenza della persona umana in quanto persona. In modo

più analitico dovremmo dire che occorre conoscere la natura della persona umana per

comprendere quali siano i suoi fini e quindi le sue esigenze. E questo vale per giudicare

rettamente non solo l’IA, ma tutte le altre realtà e azioni dell’uomo. Facciamo un paio di

esempi.

Se do dell’acqua ad una pianta faccio il suo bene, perché – per come è fatta la

pianta, ossia nel rispetto della sua natura – la pianta ha bisogno dell’acqua per vivere.

L’acqua soddisfa un suo bisogno naturale, cioè legato alla sua natura, e dunque è bene –

https://lanuovabq.it/it/intelligenza-artificiale-senzanima-la-nota-della-santa-sede
https://lanuovabq.it/it/lanima-razionale-il-discrimine-tra-luomo-e-lia


giudizio morale – innaffiarla. Di contro, se dessi della benzina alla pianta questa

morirebbe, perché, per come è fatta la pianta, la benzina può solo danneggiarla.

All’opposto, se inserisco della benzina nel serbatoio di un’auto è, in astratto, un’azione

buona perché, per come è fatta l’auto, questa necessita della benzina. Se immetto nel

serbatoio acqua, danneggio l’auto, proprio perché l’auto, in genere, non è costruita per

usare come combustibile acqua, ossia la sua “natura” esige benzina e non acqua.

Lo stesso vale per l’uomo. Se andiamo a studiare la sua natura scopriamo che

ogni persona ha bisogno, ossia desidera, anela, tende ad alcuni fini, ad alcuni beni: la

vita, la salute, la conoscenza, la socialità, la trascendenza, etc. Se diamo all’uomo tutto

questo, l’uomo, al pari della pianta, fiorisce, vive pienamente. È come se avessimo dato

acqua alla pianta. Se invece diamo all’uomo il contrario di questi beni – morte, malattie,

menzogna, individualismo, ateismo, etc. – l’uomo appassisce e muore, a volte

fisicamente (ad esempio se lo uccidiamo), ma sempre metafisicamente, ossia muore

nell’anima. È come se avessimo dato benzina alla pianta.

Leone XIV dunque correttamente ci rammenta che non possiamo formulare giudizi

corretti se prima non conosciamo altrettanto correttamente l’ontologia della persona

umana, la sua natura, le sue esigenza profonde. Una natura che è il sinolo, ossia l’unione

strettissima di due principi: uno materiale, il corpo che ha le sue esigenze, ed uno

formale, l’anima che anch’essa ha le sue esigenze. Le varie ideologie che predicano la

teoria gender, il femminismo, l’ateismo, l’ecologismo, l’aborto, l’eutanasia, la

fecondazione artificiale, il divorzio, etc. non conoscono realmente l’uomo, ma hanno

fabbricato artificiosamente un’idea di uomo che non corrisponde alla realtà – è un uomo

astratto –  e dunque vorrebbero somministrare a tutti noi veleno, spacciandolo per

buon cibo.

Queste idee hanno una visione antropologica in cui maschio e femmina sono uguali

in tutto; in cui qualsiasi orientamento sessuale è naturale perché non è vero che per sua

natura il maschio è attratto dalla femmina e viceversa; in cui l’uomo non è identificato

da un suo sesso biologico, ma lo può cambiare; in cui la persona umana vale uguale o

meno di animali, piante e ghiacciai; in cui l’uomo non è persona sin dal concepimento e

quindi si può uccidere o fabbricare in laboratorio; in cui la persona perde valore se è

affetta da patologie, se soffre o se manca di alcune funzioni; in cui uomo e donna non

sono chiamati a vivere insieme nel matrimonio per tutta la vita, etc. Il giudizio erroneo

sulla persona umana in quanto tale porta di conseguenza a scegliere una certa morale

altrettanto erronea.

Il richiamo ad una corretta antropologia fatto dal Papa è perciò un richiamo a fondare



razionalmente e dunque solidamente la morale naturale. Perché se non conosci l’uomo,

non puoi fare il suo bene. Non si può amare chi non si conosce.


