
udienza generale

Leone XIV: la morte maestra di vita, ma oggi è

diventata tabù

BORGO PIO 11_12_2025

Se Francesco d'Assisi chiamava la morte "sorella", oggi non la si può più nemmeno

nominare. "Spenta" la luce della fede, la società odierna reagisce con la rimozione o con

fughe illusorie, facendone un nuovo tabù, come osservava anni fa Vittorio Messori in 

Scommessa sulla morte (riedito da Ares nel 2021) e come ha ripetuto Leone XIV nell'

udienza generale di mercoledì 10 dicembre

https://www.brujulacotidiana.com/it/borgo-pio
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/audiences/2025/documents/20251210-udienza-generale.html


. Il Papa ha dedicato la sua catechesi all'«evento più naturale e allo stesso tempo più

innaturale che esista», di fronte al quale «molti popoli antichi hanno sviluppato riti e

usanze legate al culto dei morti» ma che «oggi appare una specie di tabù, un evento da

tenere lontano; qualcosa di cui parlare sottovoce, per evitare di turbare la nostra

sensibilità e tranquillità. Spesso per questo si evita anche di visitare i cimiteri, dove chi ci

ha preceduto riposa in attesa della risurrezione».

Un mistero che coinvolge ogni creatura ma di cui solo l'uomo è consapevole,

«perché lui solo sa di dover morire», mentre gli animali «si rendono conto che la morte è

prossima, ma non sanno che la morte fa parte del loro destino». Questa singolarità ci

rende «creature paradossali» che si scoprono «consapevoli e allo stesso tempo

impotenti. Probabilmente da qui provengono le frequenti rimozioni, le fughe esistenziali

davanti alla questione della morte», cercando una improbabile immortalità transumana:

«molte visioni antropologiche attuali promettono immortalità immanenti, teorizzano il

prolungamento della vita terrena mediante la tecnologia». Ma la scienza non può

garantirci di sconfiggere la morte e nemmeno «che una vita senza morire sia anche una

vita felice». 

La sapienza cristiana invece non nega la morte ma guarda a essa come a una

«maestra di vita» – al riguardo Leone XIV menziona l'Apparecchio alla morte

 di sant'Alfonso Maria de' Liguori – che «ci insegna a scegliere cosa davvero fare della

nostra esistenza», lasciando andare il superfluo «per vivere in modo autentico, nella

consapevolezza che il passaggio sulla terra ci prepara all’eternità». Questa prospettiva

non è una teoria, ma scaturisce da un fatto, da un evento: «L’evento della Risurrezione

di Cristo ci rivela che la morte non si oppone alla vita, ma ne è parte costitutiva come

passaggio alla vita eterna» e «ci fa pre-gustare, in questo tempo colmo ancora di

sofferenze e di prove, la pienezza di ciò che accadrà dopo la morte».

Una sola luce è in grado di illuminare il buio della morte: in quelle prime «luci del

sabato» colte dall'evangelista Luca «alla fine di quel pomeriggio in cui le tenebre

avevano avvolto il Calvario» vi è un presagio dell'«alba del giorno dopo il sabato: la luce

nuova della Risurrezione», la sola «capace di illuminare fino in fondo il mistero della

morte» e di realizzare «quello che il nostro cuore desidera e spera: che cioè la morte

non sia la fine, ma il passaggio verso la luce piena, verso un’eternità felice». 


