LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

Ora di dottrina / 112 - La trascrizione

Le virtu necessarie - Il testo del video

Luisella

Scrosati

Proseguiamo le nostre Ore di dottrina sul tema delle virtu. La volta scorsa abbiamo fatto

un’introduzione molto ampia, che voleva essere anche un po’ una sintesi dei
numerosissimi incontri che abbiamo fatto fino adesso. Per non perdersi nei dettagli e
per non perdere la visione dellinsieme, abbiamo visto la grande idea fondamentale dell’

exitus - cioé di un'uscita da Dio della creazione - e di un ritorno a Dio (reditus) come fine


https://www.brujulacotidiana.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/introduzione-alle-virtu-il-testo-del-video
https://lanuovabq.it/it/catechismo

della creazione e in particolare dell'uomo. E abbiamo visto la centralita di Cristo sia nel
movimento d'uscita sia nel movimento d’entrata: ne abbiamo solo accennato, perché
poi avremo tantissimi incontri proprio sulla persona di nostro Signore Gesu Cristo, la
sua divino-umanita, il senso dei misteri della sua vita, eccetera. Ne abbiamo accennato

per avere un po’ il quadro dellinsieme.

Oggi entriamo un po’ piu profondamente nella questione delle virti. A me preme
moltissimo, come vedete dal titolo, ribadire che le virtt nelluomo sono necessarie. E in

questa lezione cercher0 di spiegare perché.

Facciamo un passo indietro a quando abbiamo parlato degli angeli. Se ricordate,
abbiamo dedicato diversi incontri agli angeli. E abbiamo fatto un parallelo tra la

e la natura umana, per spiegare , , che
abbiamo sempre messo in rapporto con quella umana - di cui abbiamo esperienza -,
per dire che la volonta degli angeli non & esattamente come quella umana. In questi
incontri avevamo detto che una delle differenze fondamentali tra I'angelo e 'uomo sta
nel fatto che I'angelo e creato nella sua perfezione naturale. Detto in altri termini:
I'angelo non progredisce verso un perfezionamento della propria natura; lo “scatto” che
I'angelo é stato chiamato a compiere e stato il passaggio all'ordine soprannaturale,
I'ordine superiore alla sua stessa natura angelica, ossia a sua volta la vita della grazia e
dunque la beatitudine eterna. Ecco, sotto questo punto di vista, 'angelo e 'uomo sono
“uguali”, cioe entrambi sono stati chiamati a una beatitudine, alla comunione con Dio,

che oltrepassa la loro natura.

Ma se stiamo sul versante della loro natura, noi troviamo una differenza
enorme tra I'angelo e 'uomo. L'angelo é creato nella perfezione della sua natura;
'uomo ha una natura propria tale che & chiamata al suo perfezionamento. Ciog, I'angelo
ha una natura perfetta, che quindi non si deve perfezionare, chiamata alla vita
soprannaturale, alla visione beatifica. Anche 'uomo é chiamato alla “sopra-natura”, ma é
chiamato anche a un‘altra cosa, diciamo ancora sul versante naturale. Cerco di
semplificare molto, poi la realta € un po’ piu complessa. Cioe, 'uomo non é creato nella
sua perfezione naturale. L'uomo ha una natura umana: questa sua natura é la sua
dignita, indica il fatto appunto di essere uomo, creato a immagine e somiglianza di Dio.
Ma - attenzione - non € una perfezione naturale quella che egli ha. Ha delle capacita,
delle potenzialita che devono essere poste in atto. E quindi la natura delluomo ¢ tale da
essere chiamato egli stesso a raggiungere la propria perfezione: c'e quindi un cammino

di perfezionamento delluomo.

Detto in altri modi, possiamo dire che chiunque nasce come essere della specie


https://lanuovabq.it/it/chi-sono-gli-angeli-il-testo-del-video
https://lanuovabq.it/it/chi-sono-gli-angeli-il-testo-del-video
https://lanuovabq.it/it/che-cosa-conoscono-gli-angeli-il-testo-del-video
https://lanuovabq.it/it/lamore-naturale-negli-angeli-il-testo-del-video

umana ha chiaramente la natura umana, € persona umana. L'uomo, pero, non e
pienamente sé stesso se non mediante I"acquisto” di una certa perfezione, cioe se non

mediante quegli abiti buoni che chiamiamo virtu.

Detto in un altro modo ancora, cosi chiariamo definitivamente: la virtt non & un dato
di natura per 'uomo, ma & un'acquisizione. Ora, capite che, in questo senso, le virtu
sono necessarie per gli uomini, perché senza le virtu 'uomo non perfeziona la propria
natura, il che vuol dire che non adempie cio che per natura & chiamato ad adempiere,
ossia porre in atto degli atti buoni. Cosa vuol dire habitus? Vuol dire, non una volta ogni
tanto, ma in modo abituale - da qui habitus - compiere degli atti buoni. Attraverso

questi atti buoni, egli perfeziona sé stesso.

Ora, notate come la virtu e il senso della liberta. La liberta, nel pensiero moderno,
é concepita diversamente dalla virtu. In che senso? Nel senso che, secondo il pensiero
moderno, la liberta € buona in sé stessa, e dunque in qualsiasi modo la liberta si
coniughi, in qualsiasi modo la liberta si compia - ossia, qualsiasi scelta libera uno faccia
-, purché sia libera, va bene. Invece, in una visione della morale delle virtu, nella visione
di san Tommaso e non solo, il punto non ¢ la liberta (il che non vuol dire evidentemente
che non conti); il punto e la virtu. Dunque, la liberta che si piega al male e che diventa
vizio, e esattamente la corruzione della liberta, perché, anziché essere portata al

perfezionamento dell'uomo, porta al suo deterioramento.

Come gia accennavo l'altra volta, c'é un contrasto, sotto questo aspetto, tra la
morale della virtu e la morale della liberta. Ciog, la morale della virtu la vediamo nella
definizione della virtu. Che cos'é la virtu? Classicamente, c'e una definizione che
troviamo nell’Etica Nicomachea di Aristotele e che san Tommaso fa sua: «la virtu & cio che
rende buono chi la possiede e buona la sua opera». Dunque, la virtu ha un doppio
movimento. Primo e fondamentale movimento: ridonda sul soggetto stesso, rendendolo
buono, perché lo perfeziona nella propria natura. E ridonda sull'opera compiuta: 'opera
dell'uomo virtuoso € un’opera buona, perché tende a un fine buono, perché adotta
mezzi buoni, perché le circostanze sono buone, eccetera. Vedete dunque che la morale

della virtu non puo prescindere dal bene, & impensabile.

Invece, il concetto moderno di liberta lascia la liberta in qualche modo vuota nel suo

contenuto, prescinde dunque dalla bonta o meno dell'atto.



Qual & I'atto “buono” nella concezione moderna della liberta? E I'atto libero: liberta = cid
che non subisce coazione. Cid che non subisce coazione va bene, € gia “buono”. Vedete

che siamo su due mondi contrapposti, da questo punto di vista.

La liberta, nella morale della virtu, & precisamente liberta nel bene, nel compimento, nel
perfezionamento della propria natura umana. Nella concezione moderna invece e
indifferente; o meglio: 'adempimento di questa natura € il fatto stesso di porre in atto

degli atti non costretti.

Quindi, le virtu, si capisce, sono strutturali alla natura dell'uomo. Cio¢, fanno
parte della sua natura, chiamata a perfezionarsi, chiamata a compiersi, chiamata a
divenire sempre piu buona, potremmo dire, e a spandere questa bonta di sé stessi nelle
proprie azioni, nei propri atti. Ora, nel concreto cosa significa questo perfezionamento?
Vuol dire che 'uomo integra tutte le sue dimensioni: dunque, sostanzialmente, la
dimensione affettiva, razionale ma anche quella vegetativa; in sostanza tutto quello che
entra in un'azione. Cosa entra in un’azione umana? La motivazione, per esempio;
entrano le capacita che uno ha, entrano gli affetti, entrano le sensazioni, la sensibilita, le
circostanze. Tutto questo viene “preso” e integrato verso il bene dell'uomo. Detto in altro
modo, tutte le componenti che noi abbiamo in un atto umano, da quelle piu “basse” -
pensiamo a un atto fisico, alla locomozione, al nutrirsi - fino a quelle piu elevate, tutto

questo ha una certa gerarchia, che ha al suo vertice la ragione delluomo.

Quindi, la virtu & precisamente questa integrazione di tutti gli aspetti della
persona umana e dei suoi atti all'interno dell'ordine di ragione. Che cos'e I'ordine di
ragione? L'ordine di ragione e la capacita di cogliere la verita del bene e di dirigere i
propri atti verso questo bene. Da qui comprendiamo l'importanza della legge, di cui
abbiamo gia parlato (vedi e qui); la legge nel suo senso piu ampio, come legge
eterna, che viene partecipata alluomo come legge naturale. Cioé, 'uomo coglie con la
sua ragione l'ordine delle cose, la legge insita in sé stesso e nella realta intorno a sé.
Coglie le leggi umane e soprattutto la legge divina, che aiuta 'uomo in questa ricerca
della verita del bene, laddove 'uomo facilmente potrebbe non cogliere degli aspetti,
confondersi, scambiare una cosa per un‘altra. Ma nell'atto concreto, poi, nella scelta
concreta dei mezzi per raggiungere il fine, entra la virtu per eccellenza in questo settore,
cioe la prudenza, a cui spetta proprio questo. La prudenza, potremmo dire, & una
ragione pratica, una razionalita pratica: pratica non nel senso che & spiccia, che fa le

cose, ma nel senso che entra nell'atto concreto, non nel versante speculativo.

Dunque, questo & il senso delle virtu all'interno di chi € 'uomo, a sua volta all'interno


https://lanuovabq.it/it/la-legge-e-i-suoi-effetti-il-testo-del-video
https://lanuovabq.it/it/le-divisioni-della-legge-il-testo-del-video

dell'ordine della creazione divina: Dio, perfetto in Sé stesso; gli angeli, che hanno una
perfezione di natura, ma vengono chiamati a una perfezione superiore a cui devono
rispondere, di qui la grande prova angelica; gli uomini, che hanno una loro natura, che
hanno delle capacita che vanno portate a perfezione e che vengono ulteriormente
chiamati a un fine che li supera. Questo e da tenere a mente, perché adesso cerchiamo
di capire come si inserisce la carita all'interno delle virtu che 'uomo e chiamato a vivere
per perfezionare la propria natura, per rendere buona, accrescere questo bene della
propria natura e non invece degradarla attraverso degli atti di degradazione anziché di

perfezionamento.

Abbiamo detto dell’'ordine gerarchico di tutte le componenti che entrano nell'atto
umano. Abbiamo parlato della ragione, ma non dobbiamo dimenticare che quando
parliamo di ragione non possiamo escludere chiaramente quell’'appetito razionale che
la volonta. E la volonta cosa fa? Tende al bene per aderirvi. Dunque, da questa dinamica
della virtu, non possiamo escludere che cosa? L'amore. Se ci pensate bene, tutti gli
uomini agiscono per un fine, ma questo fine in qualche modo é qualificato, € voluto con
una tendenza affettiva, cioé si agisce in sostanza per qualcosa, qualcuno che si ama. Poi,
che questo amore sia ordinato o disordinato & un‘altra questione. Ma quando noi
agiamo per un fine, in qualche modo tendiamo affettivamente a quel fine, vogliamo in

qualche modo unirci a quel fine.

Ora, teniamo a mente questo e che 'uomo e stato chiamato da Dio non solo al
perfezionamento della propria natura, ma a raggiungere un fine che oltrepassa la sua
natura. Se teniamo insieme questi due aspetti - il fine che oltrepassa la natura e 'amore
che in fondo ¢ il motore affettivo verso il fine - possiamo comprendere qual € il ruolo
fondamentale della carita nella vita delle virtu, nella vita morale delluomo. Che cos'e la
carita? E quellamore di Dio che é stato infuso nei nostri cuori. Ciog, &€ un dono: la carita
non e una virtu nel senso che io la pongo in essere, frutto in qualche modo dei miei atti,
€ un dono che ricevo. Ma e un dono che fa che cosa? Mi porta verso quel fine amato che
e gia presente affettivamente in me. Se non ci fosse una presenza affettiva di Dio,
nessuno si muoverebbe verso Dio; nessuno sarebbe attratto da Dio se Dio stesso in

qualche modo non fosse presente ad attrarre a Sé.

E dunque questo cosa comporta? Comporta che la carita diventi una forma, una
nuova forma di tutte le altre virtu. C'é la dizione forma virtutum, forma delle altre virtu.
Cosa vuol dire? Vuol dire che la carita introduce nella vita delle virtt un nuovo
dinamismo, che dispone 'uomo verso il fine ultimo che & I'unione con 'Amato, cioé

I'unione con Dio. Questo nuovo dinamismo, questa nuova forma sopraggiunta alle virtu



potremmo intenderla come il fine di tutte le altre virtu. Cioe, ogni virtu ha il suo fine
proprio, che distingue la castita dalla fortezza, dalla magnanimita, eccetera. Ma tutte
queste virty, distinte tra di loro, vengono orientate dalla carita a un unico fine, che & il

fine ultimo, che ¢ il fine soprannaturale delluomo, cioé I'unione affettiva con Dio.

Dunque, cosa fa la carita? Ordina tutte le altre virtu a un fine piu alto e ultimo, che
appunto e un fine che viene raggiunto nel modo dell'unione, dell'unione affettiva. In
questo senso, le altre virtu, senza la carita, sono imperfette. Attenzione: non e che non
sono piu virtu, non diventano vizi. Non vuol dire nemmeno che non hanno una bonta
loro propria. Ma che raggiungono il proprio fine, il quale perd a sua volta non e
orientato a un fine ultimo: in questo sta I'imperfezione delle virtu senza la carita.
Dall'altra parte, c'é il perfezionamento che la carita porta alle virtu: da qui la grande

verita che «piu grande di tutte € la carita» (1Cor 13,13).

Traiamo alcune conseguenze da questa verita, da questo ruolo che la carita ha
nella vita delle virtu. Ricordiamo che in san Tommaso c'e la visione delluomo completo,
dunque delluomo chiamato a una vita soprannaturale; non é 'uomo inteso in modo
astratto come 'uomo puramente naturale. L'uomo € uno: sono due dimensioni
(naturale e soprannaturale), ma uno e 'uomo, uno ¢ il fine ultimo. Dunque, capite che la
carita non é la ciliegina sulla torta, non puo essere intesa cosi. Cioe, la carita & 'unione

con Dio: se non c'¢, 'uomo non raggiunge non uno dei suoi fini, ma il fine ultimo.
Cerchiamo di trarre alcune conseguenze da quello che abbiamo detto.

1) Di per sé, se ci pensiamo, non esiste propriamente un “atto di carita”, anche se nel
linguaggio comune usiamo questo termine: se uno chiede un favore, si dice “fammi un
atto di carita”, oppure “I'elemosina € un atto di carita”. In realta sono atti distinti, quindi
abbiamo la misericordia, I'elemosina, eccetera. Ma di per sé la carita non ha un atto
proprio, ma ha il ruolo di informare, cioé dare forma nuova, a tutte le virtu, ciascuna
delle quali ha il suo fine, e orientarle verso il fine piu alto, il fine ultimo, che & l'unione

con Dio.

2) Questo vuol dire - ed & la seconda conseguenza, legata a quello che abbiamo appena
detto - che la carita non elimina le altre virtu, ma in qualche modo se ne serve o le
suppone. La determinazione del bene spetta sempre alle altre virtu, cioé la carita non si
sostituisce alle altre virtu, non le toglie, non le sopprime. Ogni virtu rimane una vera
virtu nel proprio ordine; la carita le da una nuova forma e la eleva. Dunque, su questo
piano si apre tutto quell’ambito enorme di confronto tra il cristianesimo e le culture non

propriamente cristiane, e gli ambiti non propriamente religiosi. Laddove ci sono delle



virtu, autentiche nel loro ordine, il cristianesimo non ci dice che non sono virtu perché
non c'e la carita: ci dice che sono virtu imperfette perché non sono ancora orientate al
fine ultimo delluomo. Ma se sono virtu, sono virtu: dunque c'é un bene da questo punto
di vista, che anzi chiede di essere raggiunto dalla carita come dono di Dio, dalla grazia,
quindi di avere una nuova forma ed essere orientato verso il proprio fine, che € il fine

ultimo delluomo.

3) Terza conseguenza, gia accennata: le altre virtu, senza la carita, non raggiungono il

loro fine ultimo. Raggiungono una finalita intermedia.

4) Quarta conseguenza: siccome la carita non sopprime le altre virtu, ma le suppone,

a fortiori, ancor meno muta le altre virtu, cioe non trasforma il fine proprio delle altre
virtu. La temperanza avra sempre il suo fine. All'interno della temperanza, la castita avra
sempre il suo fine proprio; la fortezza avra il suo fine. La carita non stravolge le virtu. E
ancor meno fa diventare male un bene. Cioég, il vizio resta vizio, la virtu resta virtu. La

carita non e in grado di trasformare un vizio in un bene.

C'é una certa teorizzazione di questo strano ruolo che avrebbe la carita, come se
la carita scusasse o addirittura rendesse buone cose che di per sé sarebbero cattive,
quasi una sorta di fine piu alto che giustifica i mezzi usati piu in basso. Non funziona
cosl. La carita informa le virtu, eleva le virtu, ma le virtu devono essere virtu. Dunque, se
l'oggetto morale di un atto e cattivo, non € che se uno lo fa per amore di Dio o per

amore di qualcun altro diventa buono: non funziona cosi.

Ribadisco - anche in vista del prossimo incontro in cui introdurremo il senso delle virtu
infuse - che la carita non & frutto dell'educazione umana. La carita & un dono. E un dono
che Dio da all'uomo, senza il quale 'uomo non potrebbe raggiungere il suo fine, cioé
I'unione con Dio, la visione beatifica. E dunque c'e€ un precedente, un passo previo di Dio
verso 'uomo. Vedremo che anche nelle virtu - per esempio quando tratteremo delle
quattro virtu cardinali - parleremo in due sensi: la virtu “dal basso”, come risultato
dell'azione delluomo; la virtu dall'alto, come dono infuso. Ad esempio, la prudenza

infusa, la giustizia infusa, la fortezza infusa, la temperanza infusa.

La prossima volta proseguiremo il nostro discorso sulle virti. Non sara esaustivo,
perché non é un corso di teologia morale o di filosofia morale, ma rimaniamo sempre
allinterno del nostro discorso sulla creazione di tutte le cose visibili e invisibili, all'interno

del quale ci siamo soffermati a lungo sulla creazione delluomo.



