¥
BUSSOLA(Y)QUOTIDIANA

Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA

Ora di dottrina / 174 - La trascrizione

Le manifestazioni del Risorto (Il parte) - 1l testo

del video

Luisella

Scrosati

Prima della pausa estiva (vedi qui) abbiamo affrontato tre articoli della queestio 55, che

tratta delle manifestazioni di Cristo risorto. San Tommaso si sofferma sulla convenienza

del fatto che Cristo sia apparso, si sia manifestato ai suoi discepoli, alle donne, e sulla


https://www.brujulacotidiana.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/le-manifestazioni-del-risorto-il-testo-del-video

convenienza di alcuni dettagli delle scelte che Dio ha fatto in questa manifestazione.
Abbiamo visto che in questi articoli c'e in primo piano un concetto fondamentale: la
comunicazione delle verita, dei misteri della fede. Abbiamo spiegato che vige il principio
“come in cielo, cosi in terra”. Ciog, riguardo alle schiere angeliche, Dio rivela
direttamente ai soli primi cori angelici i misteri della sua divinita e i misteri della
redenzione che Egli intende attuare; poi, i primi cori comunicano questi misteri alle
schiere, alle gerarchie successive; e il passaggio all'uomo viene fatto tramite un

annuncio angelico.

Cosi avviene anche nella comunicazione dei misteri divini che riguardano
I'uomo; gli uomini appunto ricevono un dato messaggio da alcuni testimoni: dagli
angeli, come leggiamo nei Vangeli, nei brani sulla risurrezione; ma anche da alcuni
testimoni prescelti; in particolare, abbiamo visto che i discepoli ricevono I'annuncio della
risurrezione di Gesu dalle donne, prima di poter toccare con mano la carne gloriosa del
Risorto. E noi riceviamo l'annuncio da questi testimoni prescelti. Dunque, c'@ un ordine
fondamentale con cui Dio comunica la conoscenza dei misteri del Regno dei cieli e di Sé

stesso.

Abbiamo parlato anche dell'importanza della logica della fede rispetto al fatto che
mancassero i testimoni oculari del momento esatto della risurrezione (mentre non
mancano i testimoni oculari del Risorto); e abbiamo fatto alcune riflessioni al riguardo.
Abbiamo parlato anche dell'opportunita che Cristo sia apparso ai discepoli senza
tornare a vivere 24 ore su 24 con loro, proprio perché i discepoli non fossero indotti
nell’errore di pensare a un ritorno alla vita precedente. La testimonianza della
risurrezione richiede non solo che colui che era morto sia tornato in vita, ma che sia
passato ad una vita gloriosa, immortale. Gesu non ha assunto semplicemente una
nuova vita mortale come nel caso delle risurrezioni che il Signore opera nei Vangeli [vedi

la figlia di Giairo, Lazzaro]. Questo € un po’ il quadro della lezione precedente.



Ci rimangono da vedere altri tre articoli, tutti molto densi, della quaestio 55 della
terza parte della Summa Theologice. Iniziamo dall'art. 4 che riflette su un elemento di
queste manifestazioni di Cristo. In particolare, il riferimento qui € ai discepoli diEmmaus,
ai quali «<apparve sotto un altro aspetto», come ci dice il Vangelo di Marco (16,12); nel
Vangelo di Luca, che racconta piu in esteso, nel capitolo 24, 'apparizione ai duediscepoli
di Emmaus, vediamo che in effetti essi non riconoscono il Signore Gesu, cheera apparso
loro sotto un aspetto diverso. San Tommaso si domanda perché Gesuappaia sotto un
aspetto diverso; e perché ai discepoli nel Cenacolo appare in modo chelo riconoscono

abbastanza immediatamente?

Ora, san Tommaso pone questo principio e dice: «| misteri di Dio vengono rivelati
diversamente secondo le disposizioni di chi li riceve. Quelli infatti che hanno I'anima ben
disposta percepiscono le cose divine secondo verita. Quelli invece che non hanno
I'anima ben disposta le percepiscono con una mescolanza di dubbi ed errori» (lll, g. 55,
a. 4). Quindi, san Tommaso pone un principio importantissimo: la modalita con cui
'uomo si dispone nei confronti dei misteri celesti, nei confronti di Dio, determina il
modo della manifestazione. Detto in altre parole: non & Dio che fa “il prezioso”, che non
vuole manifestarsi piu di tanto, ma € in gioco la modalita con cui 'uomo si dispone a
ricevere. Aggiunge Tommaso: «Cosi Cristo, a coloro che erano disposti a credere,
apparve dopo la risurrezione nelle sue proprie sembianze. Apparve invece sotto altre
sembianze a coloro che erano ormai tiepidi nella fede» (ibidem). Una certa tiepidezza la
troviamo nei discepoli, la troviamo in Tommaso, la troviamo nei discepoli di Emmaus
che apertamente dicono: «Noi speravamo che...» (Lc 24, 21), a indicare proprio

I'affievolirsi, lo spegnersi della speranza.

San Tommaso aggiunge una considerazione tratta dalla XXIll Omelia di san
Gregorio Magno: «“Si mostro loro fisicamente come se lo figuravano nel pensiero.
Essendo egli infatti nei loro cuori ancora come uno straniero lontano dalla fede, mostro
di voler andare piu lontano”, come se fosse veramente un pellegrino» (ibidem). Il
concetto importante che a noi preme trattenere di questo articolo € il seguente:
dobbiamo fare molta attenzione perché Dio non violenta le disposizioni del'uomo; Dio
puo dare delle luci, delle grazie, perché 'uomo si apra, esca dalla sua tiepidezza, si
scuota dal dubbio, ma non puo “imporre” Sé stesso a prescindere dalle disposizioni
delluomo. Questa & la legge che sottende i rapporti umani e i rapporti umano-divini.
L'uomo e realmente un soggetto personale libero, non & uno scherzo, e quindi la
modalita con cui 'uomo si dispone a credere, a ricevere questi misteri influenza la

modalita con cui Dio si manifesta, o meglio con cui noi percepiamo la manifestazione di



Dio.

Nell'art. 5 e nell’art. 6, san Tommaso tratta due tematiche: nel primo, se fosse
conveniente che Cristo manifestasse la realta della sua risurrezione con delle prove;
nell'altro, se queste prove fossero sufficienti a manifestare la verita, la realta della sua

risurrezione. Sono due temi molto collegati tra loro.

Partiamo dall'art. 5, che é tutta una riflessione sul senso delle prove. E
potremmo dire che le obiezioni che san Tommaso si muove, ruotano tutte attorno a
questo principio: se ci sono delle prove, allora non c'é piu bisogno della fede; ciog, le
obiezioni sostengono che non era opportuno che il Signore fornisse prove della
risurrezione perché altrimenti verrebbe meno la fede; quanto piu ho delle prove, tanto
meno ho della fede. E dunque fornire prove in qualche modo toglie il merito della fede.
E viceversa, la fede pura non ha bisogno di prove. Questa & un po’ I'obiezione che san

Tommaso si pone davanti, e a cui cerca di rispondere in questo articolo.

Come suo solito, san Tommaso fa una distinzione che ¢ |la base per comprendere
guesta apparente antinomia prove-fede: «ll termine prova puo avere due significati.
Talora infatti indica qualsiasi “ragione che fa fede in una materia dubbia”. Talora invece
indica qualsiasi segno sensibile addotto per mostrare la verita di una cosa» (lll, g. 55, a.
5). Quando io parlo di “prova”, di provare qualcosa, lo posso intendere in due modi. Il
primo senso che san Tommaso ci dice e che prende da un testo di Cicerone €: una
“ragione che fa fede in una materia dubbia”, cioé un ragionamento; oppure, ed ¢ l'altro
significato, la prova indica un segno sensibile, un fatto. In base a quello che io intendo

per prova, questo influenzera positivamente o negativamente l'atto di fede.

Vediamo quello che dice san Tommaso: «Se con il termine di prova viene preso il
secondo significato [cioe il segno sensibile per mostrare la verita], allora si deve dire che
Cristo manifesto la sua risurrezione con delle prove in quanto mostro con alcuni segni
evidentissimi che era veramente risuscitato. (...) Cristo si servi di segni di questo genere
per dimostrare la sua risurrezione ai discepoli per due motivi. Primo, perché i loro cuori
non erano disposti a credere facilmente alla risurrezione. Secondo, per rendere con tali
segni piu efficace la loro testimonianza» (ibidem). Vediamo cosa ci sta dicendo qui
Tommaso. Quando noi guardiamo le manifestazioni della risurrezione, ci rendiamo
conto che tra queste due accezioni del termine “prova”, il Signore sceglie il secondo; cioe
la risurrezione non € un ragionamento che prova qualcosa, ma la manifestazione della
risurrezione é l'offerta di segni che provano qualcosa; dunque siamo nel secondo
significato. E perché li offre? Per le due ragioni gia esposte. Primo, perché i cuori dei

discepoli non erano facilmente disposti alla risurrezione; non capita tutti i giorni di



vedere una risurrezione, tra I'altro gloriosa; non era mai capitato nella storia
dell'umanita! Secondo, perché questi segni fossero poi efficaci, rafforzassero la
testimonianza che i discepoli avrebbero dato. Quindi, da un lato rafforza la fede dei
discepoli, dall'altro rafforza la loro testimonianza perché possono esibire fatti, non

semplicemente ragionamenti.

Il punto da capire lo troviamo nella risposta alle obiezioni: quello che e contrario
alla fede, che cozza con la fede e in qualche modo la soffoca, generando un aut-aut, é il
termine “prova” inteso nel primo significato; se io posso provare qualcosa tramite un
ragionamento, una deduzione, allora é chiaro che non ho piu bisogno della fede. Detto
in altri termini: se la risurrezione di Cristo potesse essere la conseguenza di una
dimostrazione puramente razionale, quindi la possibilita di dedurre con certezza la
verita della risurrezione tramite un ragionamento, non tramite I'impatto con la fattualita,
con un Risorto concreto, € chiaro che la fede verrebbe meno. Perché la prova elaborata
dalla ragione umana - potremmo dire che quella verita é a livello della ragione umana -

non ha bisogno della fede.

Quindi, & questo il primo senso dell’'obiezione di cui parlavamo all'inizio. Ma se io
parlo di prove nel senso di segni, allora il “giochino” non tiene piu. Perché i discepoli non
credono alla risurrezione in virtu di ragionamenti a priori, di deduzioni della ragione: ci
credono per un impulso soprannaturale, basato sulla prova concreta di essere davanti a
Cristo risorto; questo tipo di prova non annulla la fede, ma la fonda. Uno potrebbe
ricordare la famosa risposta del Signore: «Beati quelli che pur non avendo visto
crederanno» (Gv 20, 29). Si e no, nel senso che la nostra fede nella risurrezione non ¢ del
tutto svincolata dai segni, perché noi crediamo alla risurrezione sulla base della
testimonianza dei discepoli. Ciog, i discepoli credono sulla base di quello che hanno
potuto vedere, constatare, toccare, ma noi certamente non crediamo sulla base di
quello che abbiamo potuto vedere e toccare, ma pur sempre sulla base di quello che
loro hanno annunciato di aver visto e per gli elementi di credibilita della loro
testimonianza. Quindi, questo tipo di prova non solo non toglie I'atto della fede, ma lo
fonda, cioe rende I'atto di fede conforme alla natura razionale delluomo. Se invece fosse
stato solo un ragionamento, sarebbe stato I'atto della ragione dell'uomo, punto, senza
fede. Qui invece il contenuto & qualcosa che sorpassa la ragione dell'uomo, e tuttavia la
modalita conoscitiva del'uomo ha un suo appiglio, un appoggio, nella sperimentazione

dei segni, che fondano l'atto di fede.

Spero di aver spiegato la differenza tra I'uno e I'altro aspetto, perché tante volte

su questo c’e confusione. Uno dice: “Non abbiamo bisogno di segni per credere”; un



" ou

altro dice: “Si, ne abbiamo bisogno”, “se c'é la ragione, allora non c'é la fede”, etc. San
Tommaso ci invita alla calma: cerchiamo prima di distinguere cosa intendiamo con il
senso della prova e vedremo come in un caso, se € una conclusione della ragione (una
conclusione a cui la ragione naturale arriva), non c'e bisogno di per sé della fede; poi,
uno puo credere per fede cio che in realta poteva raggiungere anche con la ragione, ma
questo & un altro discorso. Qui invece la prova, il segno che da I'evidenza di avere
davanti il Risorto, fonda la fede nella risurrezione, non la toglie. Questo e importante.
Perché la fonda? Perché la risurrezione non e la conclusione di un ragionamento logico,
non & la conclusione di una deduzione razionale; la risurrezione di Cristo dai morti € o

non ée: e per decidere se € o non ¢, devo avere davanti un fatto, non un ragionamento.

Questo ragionamento che abbiamo fatto dovrebbe richiamarvi quello che abbiamo
visto l'ultima volta, prima della pausa estiva. Allora parlavamo dell'attenzione di san
Tommaso al metodo teologico, che non significa partire da quello che secondo me &
ragionevole per dire che Dio lo deve aver fatto o lo deve fare, ma ¢ il contrario: vedere
cio che Dio ha fatto e scoprirne le ragioni. Questa modalita delle prove conferma
proprio quanto detto: ci troviamo di fronte a dei fatti, il fatto della risurrezione di Cristo;
adesso possiamo in qualche modo indagarne le ragioni. Non il contrario: non e perché
secondo me la risurrezione e ragionevole per X, Y motivi che allora essa & vera, &

avvenuta o deve avvenire. Quindi & importante tenere I'approccio giusto.

Vediamo I'art. 6, l'ultimo della queestio 55, dove san Tommaso - dopo essersi
chiesto se fosse stato opportuno accompagnare la realta della risurrezione con delle
prove - si chiede se queste prove siano state sufficienti a mostrare la realta della
risurrezione. Prima di tutto, san Tommaso ci riassume i due tipi di testimonianze che il
Signore ha voluto in qualche modo dare. Prima vediamo le testimonianze, poi le prove
vere e proprie. Quali erano le testimonianze? Non erano le aspettative, i ragionamenti
umani, erano invece: 1) la testimonianza angelica. Prima che i discepoli potessero
vedere il Risorto gia avevano ricevuto I'annuncio dell'angelo tramite le donne; 2) le
testimonianze della Scrittura. Pensiamo all'episodio del capitolo 24 del Vangelo di Luca,
dove Gesu ricorda ai due discepoli di Emmaus che le Scritture stesse gia attestavano che
Cristo sarebbe risorto. Dunque, un primo sostegno alla fede nella risurrezione viene

dalle testimonianze: la testimonianza angelica e la testimonianza delle Scritture.

Poi, ci sono le prove. E qui san Tommaso riassume il tipo di prove per far vedere
la perfezione della scelta che Dio ha fatto nel manifestarsi in un certo modo e non in un
altro o in un altro ancora; nel manifestarsi a Tizio e non a Caio, con il proprio corpo, con

il mangiare, eccetera. E dice: «Le prove furono sufficienti a mostrare che la risurrezione



era vera ed era gloriosa» (lll, g. 55, a. 6). Questi sono i due punti cardine. Era vera: ma
come ha mostrato il Signore che la sua risurrezione era vera? Quali prove sufficienti ha
dato perché si potesse constatare che era vera la risurrezione? «Primo, chiari che esso
era un corpo vero e solido» (ibidem). Non era un fantasma, non era immaginario, non
era una visione. E Gesu lo chiarisce chiedendo di essere toccato, di essere palpato.
«Secondo, mostro che era un corpo umano, presentando le sue vere sembianze» (ibidem
). E apparso con le sembianze del vero corpo, perché era un vero corpo; se le sembianze
non fossero state quelle del vero corpo & chiaro che non ci sarebbe stata questa
conferma. «Terzo, chiari che il suo corpo era identico a quello di prima mostrando le
cicatrici delle ferite» (ibidem). Dunque, questi elementi - un corpo solido, vero anche
nelle sue sembianze, un corpo identico al corpo prima della risurrezione, come
constatabile tramite le piaghe, che sono un po'il sigillo del passaggio dal corpo mortale
al corpo glorioso - danno la prova sufficiente per credere che la risurrezione sia vera.
Poi ci dice che non doveva solo fondare la verita della risurrezione, ma anche

dimostrare che fosse una risurrezione gloriosa.

Riguardo alla verita della risurrezione, com’é stata constatata per Gesu la
riunificazione dell’'anima e del corpo? | discepoli, ci spiega Tommaso, hanno potuto
constatare le tre attivita delllanima umana di Gesu: vegetativa, sensitiva, intellettiva.
L'attivita vegetativa I'nanno constatata perché piu di una volta Gesu risorto mangio e
bevve in presenza dei discepoli. Quella sensitiva perché Gesu mostrava di vedere, di
udire i suoi discepoli, rispondeva alle loro domande, interveniva in base alle loro
risposte: pensiamo all'apparizione ai discepoli di Emmaus, agli Undici, eccetera. E infine
hanno constatato la vita intellettiva: perché? Perché Gesu risorto spiegava le Scritture ai
discepoli, il che richiede una vita intellettiva. Dunque, anche sotto questo aspetto, si

dimostra che €@ una risurrezione vera.

Vediamo adesso perché questa risurrezione é stata gloriosa. La risurrezione
gloriosa, ci dice Tommaso, mostra un duplice aspetto. Primo, il fatto che il corpo di
Cristo risorto fa cose che un corpo semplicemente redivivo - cioeé un corpo tornato dalla
morte alla vita precedente - non potrebbe fare. San Tommaso ci ricorda per esempio il
fatto che Gesu risorto poté sparire immediatamente dalla vista: e questo un corpo
mortale, anche se risorto, non € in grado di farlo. In piu, aggiunge san Tommaso,
traspare la natura divina: da che cosa lo vediamo? Dal fatto per esempio che il Signore
risorto opera il miracolo della pesca: I'ultimo miracolo della pesca narrato dai Vangeli (cf.
Gv 21, 1-14), quando Pietro in qualche modo “tira su le antenne” e [con l'ausilio di
Giovanni] lo riconosce. Questa € una manifestazione della sua divinita. Poi, la

manifestazione per eccellenza della divinita di Gesu é la sua ascensione, quando i



discepoli vedono questo vero uomo risorto ascendere al cielo.

Dunque, I'insieme di tutti questi elementi ci dice la convenienza di questi fatti,
perché il Signore conferma i discepoli nella verita della sua risurrezione e nella
specificita della sua risurrezione gloriosa e, in piu, della sua natura divina. Vedete la
bellezza di questo articolo, la profondita di queste questioni. La prossima volta vedremo
l'ultima queestio, la n. 56, che tratta della risurrezione di Gesu e in particolare della
causalita di questa risurrezione, cioe di che cosa essa é causa. Poi proseguiremo con i

misteri della vita di Cristo, approfondendo la sua ascensione.



