
Ora di dottrina / 177 – La trascrizione

L’Ascensione (II parte) – Il testo del video

CATECHISMO 28_09_2025

Luisella 

Scrosati

Oggi concludiamo la quæstio 57 che san Tommaso dedica all’ascensione del Signore. 

La scorsa volta abbiamo visto i primi tre articoli e abbiamo parlato rispettivamente delle

ragioni di convenienza dell’ascensione di Cristo al cielo; e in particolare ci siamo

soffermati su come la sottrazione dell’umanità di Cristo dallo sguardo, dall’esperienza

sensibile degli apostoli in primis e poi di tutti gli uomini di ogni tempo, abbia favorito la

https://www.brujulacotidiana.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/lascensione-il-testo-del-video


crescita delle tre virtù teologali. Poi abbiamo visto se sia ascesa l’umanità di Cristo o

anche la sua divinità. E infine abbiamo indagato per quale forza, per quale virtù, Cristo è

asceso al cielo, cioè se è stato assunto al cielo o se invece è asceso al cielo per virtù

propria.

Oggi concludiamo la quæstio, vedendo gli articoli 4, 5 e 6. L’art. 4 e l’art. 5 devono

essere letti un po’ in continuità perché in essi si valuta, innanzitutto, l’ascensione del

Signore come un salire al di sopra di tutti i cieli, ossia di tutte le creature dotate di una

materialità; e nell’art. 5 si spiega come l’ascensione al cielo sia anche un salire al di sopra

di ogni creatura spirituale.

Dunque, vediamo l’art. 4. Cosa vuol dire salire al di sopra degli altri corpi? Non è

semplicemente un moto locale, ma è proprio un essere elevati al di sopra di ogni altra

dignità corporea creata. Il cielo è l’elemento creaturale più nobile, più alto: e Cristo, con

la sua umanità, ascende al di sopra di esso.

Nella risposta alla prima obiezione, san Tommaso fa una notazione di grande

interesse: «Si dice che il trono di Dio è in cielo non perché questo lo contenga [quindi

non perché il cielo-creatura contenga il trono di Dio], ma perché ne è contenuto» (III, q.

57, a. 4, ad 1). Questa è una precisazione di metodo che noi dobbiamo sempre avere

presente quando parliamo del rapporto tra Dio e la creazione, tra Dio e il mondo, tra

l’eternità e il tempo. Non possiamo dire che Dio è collocato in un posto, in questo caso

che il trono di Dio è collocato in cielo, intendendo che una realtà materiale contenga

Dio, contenga il suo trono. È vero il contrario, ossia che tutto ciò che è creato è

contenuto in Dio. Dunque, Dio si trova lì, in questo caso sul suo trono, non perché quel

luogo, quel sito lo contenga ma perché è Dio a contenerlo.

Una volta ho già accennato alla realtà eternità-tempo. Non è che l’eterno, Dio, è

nel tempo perché in qualche modo il tempo lo possa contenere, ma è nel tempo in

quanto il tempo è contenuto dall’eternità, è contenuto in Dio. Questa è una correzione

importante di prospettiva per non cadere in comprensioni sbagliate che evidentemente

nascono da un dato, quello della nostra esperienza. La nostra esperienza spazio-

temporale ci dice che io sono in una stanza che mi contiene: non sono io che contengo

la camera. Quando parliamo di Dio dobbiamo apportare una correzione sostanziale.

Un altro aspetto dell’art. 4, su cui vale la pena soffermarsi, è la risposta alla 

terza obiezione, dove si spiega un versetto degli Atti degli Apostoli (1, 9) che appunto,

parlando dell’ascensione, dice che «una nube lo sottrasse al loro sguardo». Non è

semplicemente una descrizione circostanziata di un fatto, cioè arriva una nuvola e



scompare il Signore. C’è qualcosa di straordinariamente più denso in questa

espressione. E san Tommaso spiega: «Quella nube non servì a Cristo da veicolo per

salire al cielo, ma comparve quale segno della sua divinità come la gloria del Dio

d’Israele appariva sul Tabernacolo sotto la forma di una nube» (III, q. 57, a. 4, ad 3).

Questa è un’affermazione dalla portata straordinaria che ci dice l’unità dell’Antico e del

Nuovo Testamento. L’Antico e il Nuovo Testamento, e in realtà tutta la creazione, non

fanno altro che parlare di Cristo, anticipare Cristo. Qui che cosa ci sta dicendo?

Ritroviamo questa immagine nel libro dell’Esodo e nel libro dei Numeri, dove la gloria di

Dio (la Shekinah), la presenza di Dio si manifesta a Israele tramite una nube, che in

qualche modo non solo guida il popolo nel deserto, ma si ferma, staziona al di sopra

della Tenda del convegno, del Tabernacolo. Quando poi il popolo doveva riprendere il

cammino nel deserto, questa nube si alzava e tutti capivano che era Dio che segnava il

passo e dovevano seguirlo. L’elemento che dobbiamo trattenere è che la nube è la

presenza di Dio.

Qui san Tommaso ci sta dicendo che questa nube, al momento dell’ascensione del

Signore, non è solamente il simbolo della presenza di Dio, ma è in qualche modo

l’elemento di unione dell’unica presenza divina tra il suo popolo, nell’Antico e nel Nuovo

Testamento. Detto in altro modo: l’uomo-Dio che viene sottratto allo sguardo degli

apostoli dalla nube è lo stesso Dio che aveva accompagnato il popolo di Dio nel deserto.

Uno potrebbe dire che è ovvio che ci sia un solo Dio, ma qui c’è qualcosa di più: non è

semplicemente Jahvè, cioè il Dio unico; in questa affermazione c’è la volontà di rendere il

fatto che già nell’AT era Cristo stesso che agiva: è vero che Dio non si era ancora

incarnato, che la seconda persona della Santissima Trinità non si era ancora incarnata,

eppure tutta la storia, tutta la creazione non parlava di altro, non diceva altro, non

manifestava altro se non il Dio incarnato.

Il Dio incarnato, che i discepoli vedono salire, si nasconde loro dietro una nube:

questa nube sta “dicendo Dio”; essa immediatamente fa scattare questo collegamento

nell’anima tipicamente ebraica di chi ha assimilato, vissuto la tradizione

veterotestamentaria. Questo Gesù che vediamo salire è esattamente lo stesso Dio dei

nostri padri, il Dio che ha redento, riscattato i nostri padri dalla schiavitù del faraone e

che ora ci ha redenti dalla schiavitù di un altro faraone ancora più terribile, ossia il

demonio, il peccato.

Dunque, è bellissima questa piccola notazione di san Tommaso. Ricordiamo che

la Summa non è un trattato di commento dei testi delle Scritture (il commento c’è in altre

opere di san Tommaso). La Summa, come dice la parola stessa, indica proprio la volontà



di una sintesi, di una raccolta di elementi; quindi non abbiamo un trattato sull’Antico o il

Nuovo Testamento, eppure in questi testi vediamo questo sfondo, e lo vediamo

emergere quasi con una naturalità disarmante per noi che siamo invece molto arroccati

e cerchiamo di fare chissà quali discorsi critici. Per Tommaso, in generale per l’uomo, il

cristiano medievale, non c’è che un solo Dio, ma non è un Dio astratto: è lo stesso

identico Dio di Gesù Cristo, il Dio incarnato.

Nell’art. 5, come anticipato, abbiamo l’affermazione della salita di Cristo al di 

sopra anche delle creature spirituali, cioè gli angeli. Non dovrebbe porci problemi

pensare che l’anima di Cristo, essendo spirituale, salga al di sopra degli angeli, ma qui si

sta dicendo qualcos’altro: si sta dicendo che Cristo, in anima e corpo, viene elevato al di

sopra delle creature spirituali. Cioè, le creature puramente spirituali, gli angeli, sono per

natura superiori all’uomo: per la loro natura, non parliamo qui di grazia (vi rimando a

tutta quella serie di catechesi dove abbiamo parlato della natura angelica  e poi della

grazia data agli angeli).

Ora, il corpo del Signore, che per natura è inferiore alle sostanze puramente spirituali,

com’è inferiore alla sua stessa anima (ciò che è materiale è inferiore a ciò che è

spirituale), ascende al di sopra, come dignità, delle sostanze spirituali. Perché, come dice

Tommaso, «il corpo di Cristo, pur essendo al di sotto delle sostanze spirituali per la

condizione della sua natura, le supera tuttavia in dignità a motivo della sua unione

ipostatica con Dio. In forza quindi della congruenza suddetta gli è dovuto un luogo

superiore a quello di ogni altra creatura, anche spirituale» (III, q. 57, a. 5).

Di nuovo torna la verità centrale dell’unione ipostatica: è in virtù dell’unione

ipostatica che non solo Cristo ascende per virtù propria, ma anche che appunto l’intera

sua umanità, incluso il corpo, superi in dignità quelle sostanze spirituali, gli angeli, che

per natura sarebbero superiori alla corporeità umana.

Questo è un po’ il contenuto di questi due articoli che spiegano cosa vuol dire

questo ascendere in alto, questo andare al trono di Dio, al di sopra dei cieli.

Adesso vediamo nell’art. 6 un altro tema – che abbiamo visto un po’ in tutti i misteri

della vita del Signore –, e cioè se l’ascensione sia stata la causa della nostra salvezza.

Torna questo tema che mostra come i misteri di Cristo non sono semplicemente

contenuti dottrinali o esempi da imitare, ma sono qualcosa di più: sono una causalità

che agisce e continua ad agire nella storia e in particolare nelle membra di questo corpo

che ha come capo il Signore.

https://lanuovabq.it/it/tag/angeli


Vediamo in quali modalità l’ascensione del Signore causa la nostra salvezza. San

Tommaso distingue “rispetto a noi” e “rispetto a Cristo stesso”. Cosa vuol dire “rispetto a

noi”? Si intende quello che l’ascensione del Signore muove, suscita nell’animo umano.

Dice Tommaso: «Rispetto a noi perché dall’ascensione di Cristo la nostra anima viene

mossa verso di lui. Come infatti si è visto sopra [l’art. 1, che abbiamo visto la volta

scorsa], dalla sua ascensione riceve un impulso: primo, la fede; secondo, la speranza;

terzo, la carità. In quarto luogo, da essa viene accresciuta la nostra riverenza verso di lui,

per il fatto che non lo consideriamo più come un uomo della terra, ma come il Dio del

cielo. Come dice anche l’Apostolo con quelle parole: “Anche se abbiamo conosciuto

Cristo secondo la carne”, “cioè mortale”, come spiega la Glossa, “per cui lo abbiamo

ritenuto un puro uomo”, “ora non lo conosciamo più così”» (III, q. 57, a. 6). Qui c’è un

intreccio tra la Seconda Lettera ai Corinzi (5, 16: «Anche se abbiamo conosciuto Cristo

secondo la carne, ora non lo conosciamo più così») e la Glossa, cioè un commento

interlineare dei testi delle Scritture molto in uso in epoca medievale. Quindi, il punto è

che con l’ascensione noi abbiamo accresciuto «la nostra riverenza verso di lui». Finché

l’esperienza di Cristo era un’esperienza nella carne, mediata dalla carne, la nostra

riverenza verso di Lui non poteva non tenere conto in qualche modo di questo aspetto,

che rivelava e allo stesso tempo velava la divinità. Ma l’ascensione è la manifestazione

palese, pubblica, gloriosa, della divinità di Cristo e della sua regalità. Di fronte a questo

mistero, dice Tommaso, la nostra riverenza verso di Lui viene accresciuta; questo uomo,

Gesù di Nazaret, è ormai senza più alcun velo, manifestato nella sua divinità.

Questo aspetto è di estrema importanza, soprattutto per la sua ripercussione 

sulla liturgia. Torno su un punto che altre volte ho richiamato. Se noi abbiamo una

concezione sbagliata della redenzione, del cristianesimo, abbiamo una concezione

sbagliata della liturgia, e viceversa. I due aspetti si tengono insieme. Se noi “blocchiamo”

il cristianesimo all’Incarnazione, cioè alla discesa del Verbo, alla sua kenosis, e tagliamo la

sua Ascensione gloriosa, è chiaro che ne risulterà un modo di vivere la fede, la preghiera

liturgica, la preghiera della Chiesa, decisamente più attento al lato umano di Cristo e più

dimentico del divino. Se noi teniamo presente tutta la parabola della discesa e

dell’ascesa di Cristo, non dimentichiamo l’aspetto di Dio che si fa uomo, ma, come dice

Tommaso, lo leggiamo alla luce di questa glorificazione che è l’Ascensione, che aumenta

in noi la riverenza verso la sua divinità. E dunque i segni con cui esprimiamo questo

essere al cospetto di Cristo asceso al cielo, vero Dio e vero Re, dovranno marcare di più

questo aspetto.

Detto in altro modo: la solennità, la riverenza del culto dipendono dalla



consapevolezza che il culto della Chiesa non è la commemorazione di eventi

dell’Incarnazione e basta, ma si svolge al cospetto di Cristo asceso al cielo. Il Cristo

incarnato è il Cristo asceso al cielo, il Cristo morto è il Cristo asceso, il Cristo che patisce

è il Cristo asceso. Questo ci permette di tenere insieme gli aspetti della fede. Dall’altra

parte, la condiscendenza di Dio ci permette di accostarci a Lui nei segni liturgici e di

riceverlo addirittura in noi, misticamente ma realmente, nell’Eucaristia.

Andiamo avanti con l’art. 6. Prosegue san Tommaso: «Rispetto a Cristo, si deve invece

considerare quanto egli ha fatto per la nostra salvezza salendo al cielo. Primo, ci ha

preparato la via per salire in cielo, stando alle sue stesse parole: “Vado a prepararvi un

posto” (Gv 14, 2). (…) Essendo egli infatti il nostro capo, è necessario che le membra

raggiungano la meta dove egli le ha precedute, secondo il suo desiderio: “Affinché siate

dove sono io” (Gv 14, 3)» (ibidem). Torna l’aspetto su cui Tommaso insiste in

continuazione, cioè il legame tra il Capo e le membra. Questo “preparare la strada” non

è semplicemente il sistemare un sentiero, ma è qualcosa di molto più profondo: è il

fatto che le membra sono attratte verso il Capo, dov’è il Capo là le membra vengono in

qualche modo tirate, trascinate. «Essendo egli infatti il nostro capo, è necessario che le

membra raggiungano la meta dove egli le ha precedute». Quindi non è un mero

preparare la strada e poi dire “voi andate”, ma è un “dove sono io, siate anche voi”.

Questa realtà torna con insistenza nei testi di Tommaso. La relazione che c’è tra noi e

Cristo è la relazione che c’è tra il capo e le membra, è qualcosa di profondamente

intimo. E i misteri della fede agiscono a questo livello di intimità, di legame.

«Secondo, come nell’Antico Testamento il pontefice entrava nel santuario al fine di

stare al cospetto di Dio per il popolo, così anche Cristo è entrato in cielo “per intercedere

in nostro favore” come dice san Paolo (Eb 7, 25). Poiché la sua stessa presenza, con la

natura umana portata in cielo, è come un’intercessione per noi» (ibidem). Vediamo di

nuovo l’adempimento di una figura veterotestamentaria, quella del sommo sacerdote:

tutta la Lettera agli Ebrei è giocata su questo aspetto, su Cristo sommo ed eterno

sacerdote.

Cosa faceva il sommo sacerdote? Stava nel santuario, tra il popolo e Dio, per

intercedere in favore del popolo al cospetto di Dio. Cristo è il nuovo ed eterno

sacerdote: la sua umanità è portata davanti al trono, sta davanti al trono per intercedere

in nostro favore. Dunque, è collocato al di fuori del tempo o, meglio, al di sopra del

tempo, della realtà creata, ma non per distaccarsene, bensì perché da questo punto “al

di sopra” Egli possa agire su ogni persona, su ogni luogo, ogni tempo della storia. È una

collocazione al di fuori della creazione, al di fuori del tempo, al di sopra di ogni spazio,



ma non per indicare il distacco tra noi e Dio, ma precisamente perché questo punto

“esterno” è un punto da cui si irradia questa potenza di intercessione e di grazia in ogni

segmento del mondo e della storia dell’umanità. Quindi capiamo sempre di più il senso

profondo dell’affermazione del Signore: «È bene per voi che io me ne vada» (Gv 16, 7):

questa umanità portata “al di sopra” agisce ovunque, non è più costretta in un villaggio

della Galilea e in un tempo esclusivo e determinato.

«Terzo, una volta assiso nei cieli come Dio e Signore, Cristo può distribuire i 

doni divini agli uomini, secondo le parole di san Paolo: “Ascese al di sopra di tutti i

cieli per riempire tutte le cose” (Ef 4, 10)» (III, q. 57, a. 6). Si tratta di quello che vi ho

anticipato: questa ascesa, questa intercessione del nuovo sommo sacerdote ha un

“effetto pioggia” di doni riversati sugli uomini, di tutti i luoghi e di tutti i tempi.

Ora, san Tommaso fa una precisazione nella risposta alle obiezioni. Ricordiamo

innanzitutto che possiamo avere la causa meritoria, la causa efficiente e la causa

esemplare. San Tommaso ci dice che chiaramente l’ascensione di Cristo, come già

avevamo visto per la sua risurrezione, non agisce a modo di merito, perché si cessa di

meritare con la morte. E dunque i misteri di Cristo che vengono dopo la sua morte non

hanno più la causa meritoria; ma questo non vuol dire che non esercitano una causa. E

qual è questa causa? È la causa efficiente. Come si esplica questa efficienza lo abbiamo

visto, in particolare in questo art. 6. Ma attenzione: dire che l’ascensione non è più

meritoria, perché è la conseguenza dei meriti in qualche modo della vita di Cristo, non

vuol dire che essa non eserciti una causa.

Nella risposta alla seconda obiezione dell’art. 6, Tommaso dice: «La passione di

Cristo, parlando propriamente, causa la nostra ascensione al cielo in quanto toglie

l’ostacolo del peccato, ed è causa meritoria» (III, q. 57, a. 6, ad 2). Quindi la passione di

Cristo «toglie l’ostacolo del peccato» e, in questo senso, ci merita la salvezza. «Invece

l’ascensione di Cristo causa direttamente la nostra ascensione, quasi dando l’inizio del

nostro capo, al quale le membra devono riunirsi» (ibidem). La passione di Cristo rimuove

un ostacolo all’ascensione. Vediamo di nuovo l’insistenza di san Tommaso su questo

punto: Cristo è direttamente la causa della nostra ascensione, in quanto è il capo che

attira le membra.



Le considerazioni che si potrebbero fare sono tante. Non abbiamo ancora esaurito

il mistero dell’ascensione al cielo o, meglio, la prossima volta, nella quaæstio 58,vedremo

un aspetto legato all’ascensione, cioè la sessione di Cristo alla destra del Padre.Andremo

quindi a commentare l’affermazione del Credo: «Siede alla destra del Padre».Vedremo

come san Tommaso ci presenta questo ulteriore mistero.


