
ISLAM

L'Afghanistan talebano diventa ufficialmente

una società castale

LIBERTà RELIGIOSA 16_02_2026

Costantino 

Pistilli

In Afghanistan la repressione assume valore giuridico. Con l’entrata in vigore, a gennaio

2026, del nuovo Codice che regola la procedura penale nei tribunali il regime talebano

struttura il controllo sociale attraverso norme vincolanti che definiscono ruoli, gerarchie

https://www.brujulacotidiana.com/it/liberta-religiosa
/it/costantino-pistilli
/it/costantino-pistilli


e limiti concreti dell’esistenza quotidiana. La legge stabilisce chi esercita l’autorità, chi è

tenuto all’obbedienza e quali margini di autonomia sono concessi. Le mogli vengono

giuridicamente assorbite nell’autorità del marito e la subordinazione femminile diventa

una condizione regolata e riconosciuta de iure. La persecuzione di genere e la

stratificazione sociale si consolidano così come elementi strutturali dell’ordine pubblico.

Il fulcro dell’impianto è l’articolo 9, che suddivide ufficialmente la società in

quattro classi: studiosi religiosi (ulama), élite (ashraf), classe media e classi inferiori. Il

rango sociale determina il trattamento giudiziario. La risposta penale segue lo status

dell’imputato, non la gravità del fatto. A parità di comportamento, uno studioso religioso

riceve richiami formali, mentre un appartenente alle classi basse affronta detenzione o

punizioni corporali. La disuguaglianza viene così incorporata nel diritto come criterio

operativo.

Il Codice introduce inoltre una distinzione giuridica tra persone “libere” e 

“schiave”, trattate come condizioni legali ammesse e regolamentate. La non-libertà

entra nel linguaggio normativo come stato riconosciuto. Il procedimento penale

attribuisce un ruolo centrale a confessioni e testimonianze, considerate decisive

nell’accertamento. L’autorità giudiziaria dispone di ampi margini di valutazione e il

processo assume una funzione di disciplina collettiva, orientata alla conformità sociale.

Per le donne il Codice costruisce un sistema di controllo capillare. La categoria di

“donna sotto tutela” definisce uno status permanente. Spostamenti, istruzione e

presenza nello spazio pubblico dipendono dall’autorizzazione maschile. L’articolo 34

regola la mobilità e stabilisce che una donna può essere incarcerata fino a tre mesi per

essere rimasta nella casa della famiglia d’origine senza il permesso del marito o senza

un motivo ritenuto conforme alla sharia. Se la famiglia non la riaccompagna presso il

coniuge, i suoi membri vengono incriminati e sottoposti alla stessa pena. Questa

disposizione assimila di fatto le donne sposate a una proprietà del marito, privandole

della possibilità di scegliere dove vivere o di cercare rifugio in caso di conflitti domestici.

L’articolo 32 disciplina invece la violenza coniugale e prevede una pena 

massima di quindici giorni di reclusione per il marito che colpisce la moglie con “forza

esagerata”, definita in modo restrittivo come fratture, ferite o lividi visibili, a condizione

che l’abuso venga provato in tribunale. Mentre l’articolo 70 stabilisce paradossalmente

che chi organizza o favorisce combattimenti tra animali può essere condannato fino a 5

mesi di carcere. 

Inoltre, il ruolo dei giudici e dei guardiani della morale risulta rafforzato.



L’applicazione delle norme è adattabile al contesto e consente interventi continui sui

comportamenti individuali. Il sistema produce conformità, paura e isolamento sociale,

mentre l’ordine giuridico, religioso e morale opera in modo unitario.

La comunità internazionale reagisce con prese di posizione formali. Alcuni

membri delle Nazioni Unite, dell’Unione Europea e del Regno Unito segnalano

l’incompatibilità del Codice con le convenzioni sui diritti umani e con gli standard minimi

dello stato di diritto. I meccanismi Onu dedicati ai diritti delle donne descrivono una

persecuzione di genere sistemica. La Corte penale internazionale mantiene aperta

l’attenzione sulle responsabilità dei vertici talebani per discriminazione istituzionalizzata.

Posizioni deboli, incapaci di produrre effetti concreti o di aprire spiragli di tutela. Anche

Elon Musk ha lanciato una timida condanna contro gli “Studenti coranici" che da quando

hanno ripreso Kabul, estate del 2021, hanno fatto precipitare la condizione femminile in

una spirale di divieti di vivere. Nel giro di pochi mesi le ragazze sono state espulse dalle

scuole superiori; poi è arrivato il bando dalle università. Le porte degli uffici pubblici si

sono chiuse, seguite da quelle di gran parte delle attività private. Muoversi senza un

parente maschio è diventato un rischio, esporsi nella sfera pubblica un atto quasi

impossibile.

All’inizio si trattava di circolari, ordinanze, disposizioni frammentarie.

Provvedimenti presentati come temporanei, giustificati in nome dell’ordine morale. Ma

decreto dopo decreto, la rete si è stretta. Le restrizioni si sono trasformate in

architettura normativa, in un impianto coerente che disciplina studio, lavoro, mobilità,

parola. Il risultato non è solo l’emarginazione sociale: è una cancellazione sistematica. Il

passaggio decisivo è arrivato con il nuovo Codice introdotto dal regime coranico. Così

l’Afghanistan si configura oggi, a tutti gli effetti, come la più grande prigione del mondo

per le donne — e non soltanto per loro —, un Paese che continua a privarsi “delle

energie della metà della sua popolazione e condanna l’altra a crescere sotto madri

analfabete e sottomesse” (quanto è attuale l’insegnamento del mediorientalista Bernard

Lewis sui regimi shiaritici).


