LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

AL CUORE DI LEOPARDI/12

L'abbaglio ideologico del "buon selvaggio”

Giovanni
Fighera

La tentazione di attribuire la causa dell'infelicita umana alle condizioni
contingenti e storiche in cui si & costretti a vivere, al progresso, all'incivilimento € una
delle tentazioni maggiori per 'uomo. Attraversa, infatti, tutta la storia del pensiero e
della cultura da tempi immemori. Un tempo I'uomo, vivendo a contatto con la natura,

non corrotto e non inquinato dagli elementi artificiosi del progresso e della civilta,


https://www.brujulacotidiana.com/it/cultura
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera

sapeva vivere; oggi non piu. Una simile analisi, che individua chiaramente le cause del
problema, fornisce indubbiamente una soluzione categorica e indefettibile, quella di
rimuovere le ragioni che ci hanno allontanato dallo stato incorrotto e primigenio
originario ritornando ad un rapporto diretto e spontaneo con la natura, sorgente della
nostra realizzazione, «<madre benevola», quasi idolatrata e, quindi, Natura. Secondo tale
linea di pensiero 'uomo allo stato di natura & buono. Si noti bene «buono»: non si pone
tanto la questione della felicita, ma della bonta. Si rimanda ad una autosufficienza
delluomo, ad una autonomia di un essere che basta a se stesso: se siamo buoni per
natura, che bisogno c'é di qualcuno che ci redima, che ci salvi, che redima il nostro male?
L'uomo egocentrico, autonomo, sostituisce il proprio cuore con il proprio progetto, con
la propria ideologia, con il proprio pensiero di essere buono ed evade cosi la domanda
di felicita. Alla situazione reale viene sostituito uno schema del pensiero, un‘ideologia.

Non occorre piu essere felice.

All'epoca di Leopardi questa linea di pensiero trova la sua espressione migliore
nel mito del buon selvaggio di Jean Jacques Rousseau, che viene corroborato dalle
relazioni confezionate ad arte dagli esploratori sulle popolazioni incontrate a Tahiti nella
seconda meta del Settecento. | ricercatori sulle nuove popolazioni non raccontarono
quello che effettivamente videro (tendenza a guerreggiare ...), ma, istruiti alla perfezione
dalla madrepatria, costruirono 'immagine di popoli che non conoscevano ancora il
male, I'egoismo, lo sfruttamento, la corruzione dell'Europa. Del resto, piu di due secoli
prima lo stesso Bartolomé De las Casas aveva contribuito a creare il mito del buon
primitivo e, nel contempo, la leyenda nera sulla conquista spagnola, che una piu
imparziale ricerca storica gia da tempo ha aiutato a sfatare. Non &, certo, questo lo
spazio per approfondire la genesi e le ragioni di determinate posizioni che trascurano
che una ferita & presente nell'animo dell'uomo fin dalla nascita, anche nei popoli che
non hanno conosciuto la nostra civilta: in termini cristiani questa ferita viene

denominata peccato originale.

Qui, ci interessa riflettere sul fatto che lo stesso Leopardi fu vittima, fino a
venticinque anni, dello stesso abbaglio ideologico, riconoscendo la ragione colpevole
della situazione in cui 'uomo e costretto a vivere e attribuendo alla natura l'unica
possibilita di vita autentica, piena e perfezionata. E questa la fase del «pessimismo
storico», una delle espressioni piu in voga e utilizzate per esprimere il primo pensiero di
Leopardi. Non credo certo che la terminologia proposta sia efficace ad indicare la
complessita della questione della ricerca del Recanatese, in quanto il pensatore tenta di
trovare una risposta alla domanda di felicita del'uomo e, quindi, si chiede se sia

connaturata alluomo o se I'imperfezione e la conseguente ricerca di compimento siano



state indotte dallo sviluppo storico. In questa fase del pensiero di Leopardi il binomio
Natura - Ragione presenta un’evidente sproporzione a vantaggio del primo elemento,
considerato fonte di ogni beneficio per 'uomo, mentre il secondo termine (che andra
inteso in un senso assai ampio, come incivilimento, progresso, evoluzione storica,
acculturazione, erudizione) viene incolpato di aver snaturato 'uomo, di averlo reso
artificiale. L'uomo - secondo Leopardi - & come se fosse colpito da una sorta di
«entropia da incivilimento», da una perdita di energia vitale di cui & dotato fin da
principio e che perde nel tempo crescendo, con lo sviluppo della ragione, con
I'allontanamento da uno stato di natura primigenio e genuino, contraddistinto da un
rapporto spontaneo e piu vitale con le cose e con la realta. Col tempo 'uomo si trova a
non sapere piu vivere, a vivere artificiosamente, a dover imparare quello che un tempo

sapeva per natura, a recuperare un rapporto autentico con le cose.

Leopardi non crede che la Natura ci abbia destinati ad un tale tipo di
civilizzazione e di perfezionamento che corrisponde ad un deterioramento del nostro
corpo. Tanta produzione leopardiana degli anni tra il 1819 e il 1822 rispecchia questo
pensiero, trova la sua scaturigine in questa contrapposizione tra antichi e moderni: i
primi virtuosi e capaci di un rapporto piu vitale con la realta, i secondi decaduti e corrotti

e indeboliti dall'incivilimento.

Leopardi trova, poi, un conforto al suo pensiero nel confronto che si puo
instaurare tra l'universale sviluppo storico e il percorso individuale di crescita. In pratica,
come la storia dellumanita assiste ad un allontanamento dallo stato di natura dei popoli
primitivi che diventano civilizzati ed evoluti, ma nel contempo piu incapaci a vivere, cosi
la storia di ciascuno di noi assiste al distacco dallo stato infantile caratterizzato da un
rapporto piu vivace ed autentico con la vita per entrare in una fase adulta piu dominata
dalla ragione, dal pensiero, da un‘artificiosita del vivere e, quindi, da una difficolta ad
affrontare in maniera autentica e spontanea la vita. L'adulto si trova, cosi, a dover
apprendere quello che per natura il bambino vive semplicemente per un rapporto piu
diretto con la natura. Nella sostanza questa ¢é la linea argomentativa che
contraddistingue il pensiero di Leopardi su ragione e natura fino al 1823/1824. Da quegli
anni le riflessioni del Recanatese mutano fino quasi ad opporsi radicalmente alle idee di

partenza.

Il segno della grandezza e della genialita di un pensatore/scrittore si scorge non
tanto nella sua capacita di coerenza, bensi nella sua ricerca della verita che lo pud
condurre anche a ritrattare quanto fin li affermato, senza paura di essere tacciato di

incoerenza e di perdere, magari, la propria immagine. In questo consiste 'amore del



vero piu che di se stessi. Cosi gia alla fine del 1823, grazie anche alla vastita delle sue
letture, alla conoscenza piu approfondita delle opere di Epitteto e di Teofrasto, Leopardi
comprende che la questione della felicita cosi come I'aveva descritta nelle sue opere
poetiche e nello Zibaldone e tipica del cuore dell'uomo di ogni epoca e di ogni luogo, &
connaturata allanimo umano, non é attribuibile all'allontanamento dallo stato di natura.
Anzi, proprio la Natura viene ora considerata matrigna, perché ha fornito all'uomo un
desiderio innato di felicita infinita, ma non gli ha fornito i mezzi per colmarlo. Da qui
derivano l'insoddisfazione e l'infelicita umane. La ragione non & colpevole, ché, anzi, da
valido strumento gnoseologico ed euristico permette alluomo di scoprire il vero, di
comprendere la natura del nostro animo e di cercare di trovare delle possibili soluzioni.
E la ragione che non vuole accontentarsi dei rimedi palliativi ed illusori, che sono solo
dei surrogati della felicita e, in maniera indomita, ricerca e domanda una felicita piena.
Questa ¢é la fase definita del pessimismo cosmico. Anche qui I'espressione nasconde la
vera natura del pensiero leopardiano: il Recanatese é arrivato all'acquisizione che il
problema della felicita € immutato nel tempo e nello spazio, perché & una domanda del

cuore delluomo.

Il vero filosofo & per Leopardi anche poeta, cosi come il vero poeta e anche filosofo.
Ecco perché le nuove acquisizioni trovano subito una traduzione geniale in immagini e
dialoghi lucidi e sorprendenti per l'ironia e la forza maieutica, le Operette morali, scritte
in gran parte tra il 1823 e il 1824. Il Recanatese ribadisce, poi, le stesse riflessioni in un
notissimo passo dello Zibaldone del 22 aprile 1826, quello in cui ci rappresenta un
giardino bello e perfetto nel suo insieme, se visto da lontano e dall’'esterno, ma, in realta,
in stato di souffrance universale, perché i singoli elementi di quel luogo soffrono e,
quindi, la serenita dell'insieme & solo illusoria. Il problema non &, quindi, esistere, ma
vivere. La questione dell'esistenza non si puo risolvere e affrontare in uno sguardo
sociale e collettivo, ma bisogna partire dall'esperienza del singolo: & 'unico modo per
non essere estranei a noi stessi, per non sentirsiimmedesimati nella massa informe e

Sénza nome.

Ora, pero, @ necessaria una precisazione. La maggior parte dei libri di scuola
presentano come questione centrale nel percorso sul pensiero e sulla produzione di
Leopardi il passaggio dalla fase del pessimismo storico a quello cosmico. Uno studente
di diciotto anni gia fin da subito inquadra il grande genio recanatese all'interno di
schemi e di categorie negative e l'opera di Leopardi appare gia sintetizzata in un climax
ascendente di pessimismo. Noi abbiamo cercato di comprendere che il cuore del suo

pensiero e della sua produzione sta altrove.



