controrisposta

La via maestra non e cassare i titoli mariani ma

spiegarli


https://www.brujulacotidiana.com/it/ecclesia

SERGIO OLIVERIO - imagoeconomica

Image not found or type unknown

Luisella
Scrosati

Image not found or type unknown

La cortese risposta di mons. Antonio Stagliano, presidente della Pontificia Academia
Theologica, e purtroppo la conferma di come la “temperatura
mariologica” nel mondo teologico sia ormai precipitata a livello di un'era glaciale e che,
sempre purtroppo, avevamo visto giusto nell'indicare la sparizione della “dissimilitudo
minor” una delle lacune maggiori e della Nota dottrinale e dell'articolo del presidente

della Pontificia Accademia di Teologia.

Prima di entrare in medias res, sia consentito un rilievo minore. Mons. Stagliano
afferma che «ogni termine [...] se anche solo semanticamente tende a suggerire
un’opera salvifica “parallela” o “complementare” a quella di Cristo, rischia di minare la
fede in Cristo “unico redentore”». Ma € il rischio che la Chiesa ha sempre accettato di
correre nella sua storia. L'affermazione che Maria e la Madre di Dio € quanto di piu
fuorviante, perché pud condurre a pensare ad una generazione parallela o

complementare a quella del Padre, ed € quanto di piu disorientante, perché puo portare


/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/leggere-stagliano-per-capire-lallergia-alla-corredentrice

a concludere una preesistenza eterna di Maria, una sua “divinita”. Eppure la scelta dei
santi dottori e della Chiesa é stata quella di difendere il titolo semplicemente perché
vero e perché, spiegandolo, si sarebbe meglio affermato il dogma cristologico
dell'unione ipostatica; affermare pienamente la verita su Maria significa infatti

confermare pienamente la verita su Cristo.

Se, come scrive Stagliano, «l'intenzione [del Documento] non & sminuire Maria,
ma proteggere la verita della Redenzione», allora la via maestra da percorrere era
proprio quella insegnata dal Concilio di Efeso: non cassare i termini potenzialmente
equivoci, ma spiegarli; d'altra parte, il Dicastero per la Dottrina della Fede e la teologia
esistono per questo. La scelta e stata invece quella di scrivere una lunga Nota,
rinunciando in partenza a chiarire il termine “corredentrice”, abbandonandolo alle
critiche che potevano e dovevano essere risolte e rinunciando a mettere in risalto una
grande luce del mistero della Redenzione, che & la cooperazione unica e singolare di

Maria.

Veniamo al cuore dell'obiezione di mons. Stagliand. Egli in qualche modo si
sorprende del fatto che abbiamo affermato I'elevazione di Maria all'ordine ipostatico,
ritenendolo «il presupposto errato di chi cerca di creare una categoria ontologica
intermedia per Maria». E noi ci sorprendiamo che egli si sorprenda, dal momento che
questa e una verita di comune dominio tra i teologi. Che la Maternita divina ponga Maria
nell'ordine ipostatico non muta in alcun modo la sua natura, non crea alcuna «natura
ibrida», che rimane quella di un essere umano (confermando cosi la dissimilitudo maior),
ma la eleva nella dignita e nell'essere (costituendo cosi la dissimilitudo minor),
analogamente a come l'ordine soprannaturale non muta e non distrugge l'ordine
naturale, ma pure lo supera in modo incommensurabile. Ora, c'e¢ un ordine che e
superiore sia all'ordine della natura che all'ordine soprannaturale, ed & appunto l'ordine

ipostatico.

Cosa si intende con ordine ipostatico? Un ordine e contraddistinto dal fine, che
orienta appunto l'ordine stesso e lo definisce. E cosi, per esempio, abbiamo un ordine
naturale e un ordine soprannaturale, poiché abbiamo due fini distinti che orientano
questi due ordini. La dottrina cattolica insegna che la natura umana di Cristo e tutta
orientata alla persona del Verbo con una relazione di unione, da cui appunto l'unione
ipostatica; sappiamo anche che Cristo & predestinato dall'eternita ad essere il Figlio di
Dio nella natura umana. Ora, come espressamente dichiarato nella Ineffabilis Deus,
I'unico e identico decreto eterno che predestind Gesu alla filiazione divina naturale

predestind anche Maria ad essere Madre di Dio. Non abbiamo due decreti di



predestinazione, ma un unico decreto che crea cosi I'ordine ipostatico, ossia un ordine

finalizzato alla persona del Verbo, cui appartengono, a titolo diverso, Cristo e Maria.

Per questo, afferma ancora Pio IX, «<avendo Dio prestabilita con un solo e medesimo
decreto l'origine di Maria e I'incarnazione della divina Sapienza», la Chiesa non ha avuto
alcun imbarazzo ad «applicare all'origine della Vergine le medesime espressioni, con le
quali le divine Scritture parlano della Sapienza increata e ne rappresentano le eterne
origini». Il riferimento della Costituzione Apostolica sono i diversi passi del capitolo 24
del libro del Siracide che si riferiscono alla Sapienza increata e che per secoli sono stati
attribuiti dalla liturgia alla Madonna, proprio in forza del suo essere inclusa in
quellunico decreto eterno che stabilisce I'ordine ipostatico. A proposito di rischio di una

semantica equivoca...

Proseguiamo. Se la maternita divina &€ implicata nella predestinazione di Gesu ad
essere il Figlio di Dio incarnato, in virtu di quell'unico decreto, allora Maria entra
necessariamente dentro I'ordine ipostatico, che da quel decreto viene stabilito. Cristo,
infatti, € si 'unico soggetto dell'unione ipostatica, ma non dell'ordine ipostatico, in
quanto la maternita divina entra a pieno titolo come fondamento della generazione del
Verbo incarnato; questa maternita é divina appunto perché termina, nella generazione,
direttamente al Verbo di Dio. E questo il senso del primo dogma mariano: la maternita
di Maria non termina semplicemente alla natura umana di Cristo, come voleva Nestorio,
ma alla persona stessa del Verbo, per cui ella € veramente Madre di Dio e non

semplicemente Madre di Cristo.

E cosi che Maria appartiene all'ordine ipostatico: il suo essere Madre di Dio
converge intimamente e intrinsecamente verso l'unione ipostatica, propria solamente di
Cristo; né l'unione ipostatica, posto il divino decreto, é realizzabile a prescindere dalla
divina maternita: unione ipostatica e maternita divina si coimplicano, nell'unico ordine
ipostatico, ordine creato da quell'unico decreto divino con cui vengono predestinati il
Verbo incarnato e la Madre di Dio. Cosi che Cristo appartiene a questo ordine nel modo
dell'unione (ipostatica), mentre Maria nel modo della relazione materna che termina

nella persona del Verbo.

Ultimo passaggio. Sappiamo che, considerando il mistero di Cristo, la dignita del suo
essere Figlio di Dio sorpassa quella che gli proviene dalla pienezza della grazia e dalla
gloria; e sappiamo anche che la sua predestinazione ad essere Figlio di Dio incarnato
precede la predestinazione alla gloria. E questa, per cosi dire, la “legge” dell'ordine
ipostatico. Un discorso analogo vale dunque anche per Maria SS.: ella & predestinata

prima alla divina maternita e poi alla gloria; e la dignita che le proviene da questa



Maternita sorpassa la pienezza di grazia annunciatale dallAngelo, e la pienezza della
gloria. Quindi, & assolutamente corretto affermare che I'ordine ipostatico sorpassa

I'ordine della grazia e I'ordine della gloria, e dunque anche quello della natura.

Questi concetti, che abbiamo cercato di semplificare, dovrebbero essere di
dominio comune nella mariologia: perché tanto stupore, dunque, da parte di mons.
Staglian0? Se si cerca di cogliere il senso pieno della Maternita divina, si comprende
anche perché e in che senso Maria appartiene all'ordine ipostatico, il quale non & una
«categoria ontologica intermedia» frutto della creativita di chi scrive, ma & un ordine
stabilito da ben altra “Creativita”, nel momento in cui, con un unico decreto, ha
predestinato il Figlio e la Madre. Ordine superiore a quello della natura, della grazia e
della gloria. Ed e triste e preoccupante che di queste verita non abbiano piu contezza né

il Dicastero né la Pontificia Accademia di Teologia.



