
Image not found or type unknown

controrisposta

La via maestra non è cassare i titoli mariani ma

spiegarli

ECCLESIA 27_11_2025

https://www.brujulacotidiana.com/it/ecclesia


img

Image not found or type unknown

Luisella 

Scrosati

SERGIO OLIVERIO - imagoeconomica

Image not found or type unknown

La cortese risposta di mons. Antonio Staglianò, presidente della Pontificia Academia 

Theologica, al nostro articolo è purtroppo la conferma di come la “temperatura

mariologica” nel mondo teologico sia ormai precipitata a livello di un’era glaciale e che,

sempre purtroppo, avevamo visto giusto nell’indicare la sparizione della “dissimilitudo 

minor” una delle lacune maggiori e della Nota dottrinale e dell’articolo del presidente

della Pontificia Accademia di Teologia.

Prima di entrare in medias res, sia consentito un rilievo minore. Mons. Staglianò

afferma che «ogni termine […] se anche solo semanticamente tende a suggerire

un’opera salvifica “parallela” o “complementare” a quella di Cristo, rischia di minare la

fede in Cristo “unico redentore”». Ma è il rischio che la Chiesa ha sempre accettato di

correre nella sua storia. L’affermazione che Maria è la Madre di Dio è quanto di più

fuorviante, perché può condurre a pensare ad una generazione parallela o

complementare a quella del Padre, ed è quanto di più disorientante, perché può portare

/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/leggere-stagliano-per-capire-lallergia-alla-corredentrice


a concludere una preesistenza eterna di Maria, una sua “divinità”. Eppure la scelta dei

santi dottori e della Chiesa è stata quella di difendere il titolo semplicemente perché

vero e perché, spiegandolo, si sarebbe meglio affermato il dogma cristologico

dell’unione ipostatica; affermare pienamente la verità su Maria significa infatti

confermare pienamente la verità su Cristo.

Se, come scrive Staglianò, «l’intenzione [del Documento] non è sminuire Maria,

ma proteggere la verità della Redenzione», allora la via maestra da percorrere era

proprio quella insegnata dal Concilio di Efeso: non cassare i termini potenzialmente

equivoci, ma spiegarli; d’altra parte, il Dicastero per la Dottrina della Fede e la teologia

esistono per questo. La scelta è stata invece quella di scrivere una lunga Nota,

rinunciando in partenza a chiarire il termine “corredentrice”, abbandonandolo alle

critiche che potevano e dovevano essere risolte e rinunciando a mettere in risalto una

grande luce del mistero della Redenzione, che è la cooperazione unica e singolare di

Maria.

Veniamo al cuore dell’obiezione di mons. Staglianò. Egli in qualche modo si

sorprende del fatto che abbiamo affermato l’elevazione di Maria all’ordine ipostatico,

ritenendolo «il presupposto errato di chi cerca di creare una categoria ontologica

intermedia per Maria». E noi ci sorprendiamo che egli si sorprenda, dal momento che

questa è una verità di comune dominio tra i teologi. Che la Maternità divina ponga Maria

nell’ordine ipostatico non muta in alcun modo la sua natura, non crea alcuna «natura 

ibrida», che rimane quella di un essere umano (confermando così la dissimilitudo maior),

ma la eleva nella dignità e nell’essere (costituendo così la dissimilitudo minor),

analogamente a come l’ordine soprannaturale non muta e non distrugge l’ordine

naturale, ma pure lo supera in modo incommensurabile. Ora, c’è un ordine che è

superiore sia all’ordine della natura che all’ordine soprannaturale, ed è appunto l’ordine

ipostatico.

Cosa si intende con ordine ipostatico? Un ordine è contraddistinto dal fine, che

orienta appunto l’ordine stesso e lo definisce. E così, per esempio, abbiamo un ordine

naturale e un ordine soprannaturale, poiché abbiamo due fini distinti che orientano

questi due ordini. La dottrina cattolica insegna che la natura umana di Cristo è tutta

orientata alla persona del Verbo con una relazione di unione, da cui appunto l’unione

ipostatica; sappiamo anche che Cristo è predestinato dall’eternità ad essere il Figlio di

Dio nella natura umana. Ora, come espressamente dichiarato nella Ineffabilis Deus,

l’unico e identico decreto eterno che predestinò Gesù alla filiazione divina naturale

predestinò anche Maria ad essere Madre di Dio. Non abbiamo due decreti di



predestinazione, ma un unico decreto che crea così l’ordine ipostatico, ossia un ordine

finalizzato alla persona del Verbo, cui appartengono, a titolo diverso, Cristo e Maria.

Per questo, afferma ancora Pio IX, «avendo Dio prestabilita con un solo e medesimo

decreto l’origine di Maria e l’incarnazione della divina Sapienza», la Chiesa non ha avuto

alcun imbarazzo ad «applicare all’origine della Vergine le medesime espressioni, con le

quali le divine Scritture parlano della Sapienza increata e ne rappresentano le eterne

origini». Il riferimento della Costituzione Apostolica sono i diversi passi del capitolo 24

del libro del Siracide che si riferiscono alla Sapienza increata e che per secoli sono stati

attribuiti dalla liturgia alla Madonna, proprio in forza del suo essere inclusa in

quell’unico decreto eterno che stabilisce l’ordine ipostatico. A proposito di rischio di una

semantica equivoca...

Proseguiamo. Se la maternità divina è implicata nella predestinazione di Gesù ad

essere il Figlio di Dio incarnato, in virtù di quell’unico decreto, allora Maria entra

necessariamente dentro l’ordine ipostatico, che da quel decreto viene stabilito. Cristo,

infatti, è sì l’unico soggetto dell’unione ipostatica, ma non dell’ordine ipostatico, in

quanto la maternità divina entra a pieno titolo come fondamento della generazione del

Verbo incarnato; questa maternità è divina appunto perché termina, nella generazione,

direttamente al Verbo di Dio. È questo il senso del primo dogma mariano: la maternità

di Maria non termina semplicemente alla natura umana di Cristo, come voleva Nestorio,

ma alla persona stessa del Verbo, per cui ella è veramente Madre di Dio e non

semplicemente Madre di Cristo.

È così che Maria appartiene all’ordine ipostatico: il suo essere Madre di Dio

converge intimamente e intrinsecamente verso l’unione ipostatica, propria solamente di

Cristo; né l’unione ipostatica, posto il divino decreto, è realizzabile a prescindere dalla

divina maternità: unione ipostatica e maternità divina si coimplicano, nell’unico ordine

ipostatico, ordine creato da quell’unico decreto divino con cui vengono predestinati il

Verbo incarnato e la Madre di Dio. Così che Cristo appartiene a questo ordine nel modo

dell’unione (ipostatica), mentre Maria nel modo della relazione materna che termina

nella persona del Verbo.

Ultimo passaggio. Sappiamo che, considerando il mistero di Cristo, la dignità del suo

essere Figlio di Dio sorpassa quella che gli proviene dalla pienezza della grazia e dalla

gloria; e sappiamo anche che la sua predestinazione ad essere Figlio di Dio incarnato

precede la predestinazione alla gloria. È questa, per così dire, la “legge” dell’ordine

ipostatico. Un discorso analogo vale dunque anche per Maria SS.: ella è predestinata

prima alla divina maternità e poi alla gloria; e la dignità che le proviene da questa



Maternità sorpassa la pienezza di grazia annunciatale dall’Angelo, e la pienezza della

gloria. Quindi, è assolutamente corretto affermare che l’ordine ipostatico sorpassa

l’ordine della grazia e l’ordine della gloria, e dunque anche quello della natura.

Questi concetti, che abbiamo cercato di semplificare, dovrebbero essere di 

dominio comune nella mariologia: perché tanto stupore, dunque, da parte di mons.

Staglianò? Se si cerca di cogliere il senso pieno della Maternità divina, si comprende

anche perché e in che senso Maria appartiene all’ordine ipostatico, il quale non è una

«categoria ontologica intermedia» frutto della creatività di chi scrive, ma è un ordine

stabilito da ben altra “Creatività”, nel momento in cui, con un unico decreto, ha

predestinato il Figlio e la Madre. Ordine superiore a quello della natura, della grazia e

della gloria. Ed è triste e preoccupante che di queste verità non abbiano più contezza né

il Dicastero né la Pontificia Accademia di Teologia.


