LA NUOVA

BUSSOLAQUOTIDlm

Direttore Riccardo Cascioli

ORA DI DOTTRINA / 47 - IL SUPPLEMENTO

La "resa"” di Newman: la chiesa anglicana e

scismatica

Luisella

Scrosati

Dopo la faccenda della soppressione delle sedi episcopali anglicane in Irlanda (vedi qui e

qui), un altro fatto aveva definitivamente incrinato in Newman la convinzione che la

chiesa anglicana fosse in continuita con la Chiesa antica. Il ministro prussiano, il barone


https://www.brujulacotidiana.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/newman-la-malattia-grave-come-purificazione
https://lanuovabq.it/it/newman-la-chiesa-e-obbligata-a-insegnare-la-verita

Bunsen, protestante, aveva chiesto all'arcivescovo di Canterbury di ordinare un vescovo
per destinarlo a Gerusalemme ed erigervi cosi una chiesa nella quale potessero
confluire i protestanti, richiedendo loro la semplice accettazione della Confessione
d’Augusta. Si trattava chiaramente di una mossa politica, che sacrificava in toto il

principio dell'unita della fede.

Scriveva infatti Newman a Bouwden, il 12 ottobre 1841: «<Non abbiamo un solo
anglicano a Gerusalemme; cosi mandiamo un vescovo a costituire una comunita, non a
governare i nostri fedeli. In secondo luogo, c'eé la scusa della presenza di un gruppo di
Ebrei convertiti allanglicanismo che hanno bisogno di un vescovo: mi si dice che non
arrivano alla mezza dozzina. Ma per loro € mandato un vescovo, e per loro si tratta d'un
vescovo della circoncisione». Continua Newman nell’Apologia: «In terzo luogo, per far
piacere alla Prussia, gli tocchera prendere sotto di sé tutti i protestanti stranieri che
verranno; e, a causa dell'influenza inglese, i vantaggi politici saranno tanto cospicui che
senza dubbio verranno. Essi debbono sottoscrivere la confessione augustana, e non v'e
nulla che indichi che accettano la rigenerazione battesimale». Newman era stato
sanzionato ed isolato per aver difeso un'interpretazione cattolica dei 39 articoli; ora
veniva costituita una sede episcopale per persone che nemmeno erano tenute a

ricevere il Battesimo.

Ancora una volta, sono i Padri a gettar luce sulla situazione. Prima la controversia
sulle due nature di Cristo del V secolo e poi la crisi donatista del IV secolo, lo avevano
portato a riconoscere che la chiesa anglicana si trovava di fatto nella posizione che fu
condannata dalla Chiesa antica (vedi qui). La “scoperta” di un'altra grande crisi dei primi
secoli, quella ariana, spinse Newman ad abbandonare ogni speranza di giustificarne la
posizione. La chiesa a cui apparteneva si era collocata precisamente in quella che fu la
posizione dei semi-ariani: tenendosi teoricamente a distanza dalla deriva ariana che
riteneva Gesu Cristo una semplice creatura, la prima tra esse, anziché aderire alla verita
propugnata da sant’/Atanasio, ossia del Figlio consustanziale al Padre (omoousios),
cercarono una posizione intermedia; questa soluzione del problema, gli merito
I'appoggio dellimperatore Costanzo, che considerava la posizione semi-ariana di Basilio
di Ancira e di Eusebio di Nicomedia, piu adeguata per ricucire gli strappi interni
allimpero. Per uno iota, Gesu Cristo divenne simile al Padre (omoiousios); ma uno iota
ben valeva una possibile pacificazione strategica. La posizione semi-ariana
rappresentava una precisa ricerca di compromesso tra quelli che divenivano in tal modo

due estremi, mentre erano semplicemente I'errore e la verita.

Nella crisi ariana emergeva con forza il principio dogmatico, tanto caro a


https://lanuovabq.it/it/newman-lamore-per-la-chiesa-anglicana-e-la-crisi-della-via-media

Newman: la fede e anzitutto adesione alla verita rivelata e riconosciuta, e non la ricerca
di compromessi. La “sua” Via Media non era stata ricercata con l'intento del
compromesso, ma come esito (parziale) del recupero della verita testimoniata dalla
Chiesa antica; e tuttavia ora gli appariva sempre di piu come una posizione che da
quella medesima Chiesa sarebbe stata rigettata, esattamente come quella dei semi-
ariani. Cosi scriveva alla sorella Jemima (15 marzo 1845): «Ho iniziato col difendere la
mia chiesa con tutte le mie forze mentre altri non la volevano difendere. Ho incontrato
delle opposizioni. In larga misura, ci sono riuscito. Ma al momento stesso di questa
riuscita, prima di qualsiasi contrattempo, nel corso delle mie ricerche, mi & arrivata l'idea
di essere in una chiesa scismatica. Mi sono opposto a questa idea. Vi ho scritto contro;
anno dopo anno ho scritto contro di essa, facendo tutto il possibile per trattenere gli
altri nella chiesa. Dal momento in cui mi sopravvennero dei dubbi, mi misi a vivere in

modo pil rigoroso».

Newman si era infatti ritirato a Littlemore, cercando di vivere il piu possibile, nel
silenzio, nella solitudine, nella preghiera, nello studio. Ma l'idea era sempre piu chiara: la
chiesa anglicana era una chiesa scismatica; eppure, pur di non lasciarla, Newman l'aveva
paragonata al regno di Samaria: anch’esso, pur essendo in una situazione di scisma,
aveva ricevuto Elia ed Eliseo; in esso si erano trovati segni di santita, i settemila che non

avevano piegato il ginocchio a Baal.

Il suo ravvicinamento alla Chiesa di Roma passo da un contatto con il dott. C. W.
Russel, all'epoca rettore del St. Patrick College di Maynooth. Persona discreta, mite, non
entrd mai in modo diretto nelle questioni religiose con Newman; semplicemente gli
mandava dei libri cattolici, alcuni richiesti da lui stesso, che gli permisero di sgonfiare
alcuni pregiudizi nei confronti di Roma, soprattutto quello di “mariolatria”. Newman
faceva fatica ad accettare certe espressioni di devozione nei confronti della Madonna;

ma aveva iniziato a capire che le espressioni devozionali non erano obbligatorie per tutti.

A giocare un ruolo ancora piu decisivo, furono i suoi approfondimenti sullo
sviluppo del dogma. «L'idea della beata Vergine si era, per cosi dire, ingrandita nella
Chiesa di Roma, col passare del tempo; ma lo stesso si poteva dire di tutte le idee del
cristianesimo, ad esempio di quella dell'Eucaristia» (Apologia, cap. 4). Lo stesso si poteva
dire della formula omoousios, che costituisce uno sviluppo armonico di quanto presente
nelle Scritture e nei Padri apostolici e post-apostolici, sebbene in essi non si trovi traccia

del termine.

I1 14 luglio 1844 poteva gia scrivere ad un amico che «sulla scorta dei Padri, sono



molto piu sicuro del fatto che noi ci troviamo in uno stato di colpevole separazione, di
quanto non lo sia dell'assenza di sviluppi nella dispensazione evangelica, e del fatto che
quelli romani non siano autentici». Sia la chiesa anglicana che Roma hanno delle
dottrine “moderne”; eppure tra le une e le altre c'@ una differenza abissale. Nel caso di
quelle romane, pur ammettendo che «non risultino chiaramente formulate nella Chiesa
delle origini», vi sono tuttavia «indizi sufficienti ad autorizzarle e a provarle, nell'ipotesi
che la Chiesa abbia una guida divina [...]. Cosi tutta la questione si impernia sulla natura

della promessa dello Spirito Santo fatta alla Chiesa».

Fin dall'inizio, la Chiesa ha conosciuto lo sviluppo del dogma, perché fin dalla sua
fondazione le ¢ stata assicurata la presenza dello Spirito Santo, per guidarla alla verita
tutta intera (cf. Gv 16, 13). Il principio dello sviluppo «lo si poteva scorgere dai primi anni
dellinsegnamento cattolico fino ai nostri giorni; esso dava a quell'insegnamento un
carattere unitario. Era una verifica che I'anglicanesimo non poteva offrire, il fatto che la
Roma moderna fosse in realta I'Antiochia, 'Alessandria, la Costantinopoli dell'antichita,

proprio come una curva matematica ha la propria legge e la propria espressione».

E nel volume An Essay on the Development of Dogma che Newman consegno le sue

riflessioni su questo tema cosi decisivo. Ci torneremo.



