BUSSOLA(?)

Ora di dottrina / 147 - Il supplemento

La presenza reale, quante incertezze e divisioni

tra i protestanti

19_01_2025

Luisella
Scrosati

Lutero non credeva alla presenza reale del Signore Gesu nell'Eucaristia. E piti 0 meno

questa l'idea che il cattolico medio - almeno di quello, raro, che si pone il problema - si

e fatto della posizione dell'anima della “Riforma” protestante sull'Eucaristia come


https://www.brujulacotidiana.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

sacramento. Ma le cose non sono affatto cosi semplici: il mondo protestante ha
conosciuto - e conosce ancora oggi - diverse posizioni relative al modo di presenza del
Signore nell'Eucaristia, cosi che si pu0 in tutta tranquillita affermare che se I'Eucaristia &
stata un elemento di divisione tra Lutero e la Chiesa cattolica, lo & stato ancora di piu tra

i protestanti stessi.

Si deve infatti ricordare che Huldrych Zwingli (1484-1531) e Johannes Heussgen,
conosciuto come Oecolampadius (1482-1531), ruppero con Lutero proprio sul
punto della presenza reale, portando I'ex monaco a definirli persino eretici. | due
riformatori svizzeri, ma anche amici di Lutero della prima ora, come Andreas Karlstadt
(Carlostadio, 1480-1541), sostenevano infatti la presenza sacramentale di Gesu
nell'Eucaristia, intesa nel senso che il pane e il vino erano rappresentazioni simboliche
del corpo spezzato del Signore e del suo sangue immolato, ma non mediazioni della sua
presenza reale. Il sacramentarismo (o sacramentismo) fu combattuto con tutte le forze
da Lutero, il quale invece, come vedremo tra poco, riteneva una sovversione dei Vangeli
la negazione della presenza reale del Signore nel pane e nel vino benedetti durante la

Cena.

Jehan Cauvin (Calvino, 1509-1564) cerco di correggere la posizione
sacramentarista, affermando che la presenza del Signore doveva essere “in qualche
modo” reale nel pane e nel vino, sebbene in modo ineffabile, propendendo per una
comunicazione sostanziale del Signore Gesu nella comunione. Come la presenza
sacramentale di Zwingli, anche quella sostanziale di Calvino non deve trarre in inganno.
Nel termine sostanza, Calvino non conserva alcuno “spessore” metafisico: presenza
sostanziale significa per lui che nel sacramento si esprimono non solo il significato della
morte e risurrezione del Signore e la certezza che il suo corpo e stato spezzato e il suo
sangue versato (come per Zwingli), ma anche la loro virtu ed efficacia. La presenza del
Signore si comunica veramente mediante i segni sacramentali, mantenendo cosi la
promessa del Signore di dare il suo corpo e il suo sangue per noi, ma senza affermare
che questa presenza fosse nel pane e nel vino e ancor meno per la conversione della

loro sostanza.

Riguardo all'Eucaristia come sacramento (come sacrificio, rimandiamo all'

), Martin Lutero risultava essere il piu “tradizionalista” dei riformisti e
per questo fu accusato di non rompere a sufficienza con la “superstizione” cattolica. Ai
suoi occhi, le espressioni «questo & il mio corpo», «questo & il mio sangue», non
potevano che significare la presenza reale del corpo e sangue del Signore nel pane e nel

vino, dato a quanti si comunicano, e ogni altra spiegazione che negasse questa verita


https://lanuovabq.it/it/il-culto-puro-come-lutero-si-sbarazzo-dei-sacramenti

contraddiceva quanto scritto nei Vangeli. Alle interpretazioni diverse di Lutero, Calvino,
Zwingli, Heussgen e Carlostadio, andrebbero aggiunte quelle di Martin Bucer (1491-
1551), Wolfgang Fabricius Kopfel (Capitone, 1478-1541), nonché quelle del grande
artefice del Book of Common Prayer, Thomas Cranmer (1489-1556). Non € intento di
questo articolo presentarle tutte: a noi basta prendere atto che il principio
fondamentale della Riforma della “sola Scriptura” come auto-evidenza delle affermazioni
bibliche, sulle quali il cattolicesimo avrebbe riversato un enorme carico di spiegazioni
che ne distorcevano il senso cristallino, era gia deragliato al suo nascere. Sulle parole
cosi fondamentali che il Signore Gesu aveva pronunciato prima della sua immolazione,
la Riforma si trovava frammentata, con spiegazioni differenti non solo tra un autore e

I'altro, ma anche negli scritti del medesimo autore.

A fungere da mastice di tutti questi riformatori era una cosa sola: il rifiuto della
dottrina cattolica. Ma come sostituire la dottrina incriminata divenne un punto di
divisione che perdura fino ad oggi. Anche la Chiesa cattolica sostiene la presenza reale
di Cristo nell'Eucaristia, ma vincolando questa comprensione a quella verita che va sotto
il nome di transustanziazione, i cui elementi fondamentali possiamo cosi riassumere: la
presenza reale del corpo e del sangue vivi del Signore, da cui la presenza anche della
sua anima e divinita, nel sacramento dell'Eucaristia avvengono per la conversione totale
della sostanza del pane e del vino, di modo che non vi sono piu pane e vino, ma solo le

loro apparenze o accidenti, che “velano” la presenza del Signore.

All'epoca di Lutero, come d'altra parte anche oggi, le critiche che piovevano su questo
insegnamento non riguardavano direttamente |'Eucaristia, ma una presunta invasione
della filosofia nella fede: si obbediva ad Aristotele, non alla Bibbia, il cui insegnamento
chiaro veniva cosi piegato alle esigenze di un sistema filosofico. Si & gia accennato a
come di fatto la rimozione di questa supposta sovrastruttura filosofica abbia tutt'altro
che unificato i cristiani attorno al significato “evidente” delle Scritture; ma non si puo
tacere un altro errore di fondo di Lutero, non meno grave: la dottrina della
transustanziazione non é stata una deduzione in ambito teologico del sistema
aristotelico e nemmeno I'adozione di una particolare filosofia posta a servizio della
Rivelazione. La transustanziazione non & né piu né meno che la ragione umana qua talis
che, illuminata dalla fede, ricerca l'intelligenza della verita rivelata; detto altrimenti: la
transustanziazione é la spiegazione piu conforme a quel “&” presente nelle parole della
consacrazione. Dire del pane che esso “é il mio corpo”, significa, appunto, che esso e
corpo e non (piu) pane, perché I'essere si attribuisce in modo proprio alla sostanza. E
questo non ¢ Aristotele, ma la ragione umana a comprenderlo; tutti noi cogliamo, se vi

riflettiamo anche solo per qualche secondo, la differenza del significato del verbo essere



nell'affermazione “quest'uomo e giapponese” e “questo € un uomo”. L'essere
giapponese ¢ infatti qualita di qualcosa o qualcuno, di una sostanza appunto, mentre
essere un uomo non & una qualita ma l'indicazione di cio che uno sostanzialmente é.
Nel contempo, € altrettanto evidente che i sensi umani non esperiscono il Signore, ma il
pane e il vino. E dunque e chiaro che la conversione della loro sostanza lascia invece

inalterati gli accidenti, quelle apparenze che effettivamente continuiamo ad esperire.

La pretesa luterana di liberare la teologia da Aristotele, oltre a rinnegare la storia
della Chiesa fin dai primissimi secoli - risulta forse a Lutero che I'omoousios per
esprimere la consustanzialita del Figlio con il Padre fosse presente nella Bibbia? - fu
pertanto una finzione, ma una finzione devastante, perché insieme ad un presunto
sistema filosofico venne spazzata via l'intelligenza stessa della Rivelazione. Lo stesso
Lutero non poté sottrarsi dal rispondere all'ovvia domanda di come dev'essere dunque
intesa la presenza reale del Signore nell'Eucaristia, dal momento che si doveva rifiutare
la cosa piu owvia, ossia che il pane non fosse piu pane ma il Signore. Nei suoi scritti si
notano molte fluttuazioni espressive, che cercano di costruire quella dottrina che va
sotto il nome di impanazione, o ancor meglio di consustanziazione: Cristo é realmente
presente nel pane e nel vino o con il pane e con il vino, senza che avvenga la conversione
della sostanza. Una dottrina che non emerge affatto piu evidentemente dai Vangeli di
quella della transustanziazione; semmai il contrario. Perché il Signore non ha detto “qui
c'e il mio corpo”, che avrebbe certamente espresso una concomitanza, ma “questo € il

mio corpo”, espressione che indica chiaramente una trasformazione.

La dottrina della consustanziazione venne semplicemente costruita in
contrapposizione a quella cattolica, costringendo pero Lutero e il suo seguito a ricorrere
comunque al concetto di sostanza, sebbene per negarne la conversione. Segno che dalla
ragione umana non ci si puo liberare nel momento in cui si cerca di comprendere cio

che e rivelato, nemmeno in nome di una piu diafana e impossibile purezza.



