
Ora di dottrina / 191 – La trascrizione

La predestinazione di Maria – Il testo del video

CATECHISMO 04_01_2026

Luisella 

Scrosati

Come anticipato nella precedente Ora di dottrina, oggi vediamo un tema veramente

splendido e poco conosciuto: la predestinazione di Maria Santissima. Quando

ascoltiamo la parola “predestinazione”, tendenzialmente saltiamo dalla sedia perché

magari ci richiama sinistre dottrine di provenienza calvinista, secondo cui ci sono cose

che Dio ha stabilito e che l’uomo deve compiere, per cui l’uomo non è più libero: il fatto

https://www.brujulacotidiana.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/i-principi-della-mariologia-ii-parte-il-testo-del-video


che Dio ha predestinato, in questa logica, viene considerato come se Lui avesse già

predeterminato tutto. Invece non è così.

Quando parliamo di predestinazione dobbiamo fare molta attenzione a capire il

senso di questo termine e ancora una volta chiediamo aiuto a san Tommaso d’Aquino, il

quale nella quæstio 24 della terza parte della Summa ci dà la definizione di

predestinazione: «È l’atto con cui Dio predispone nell’eternità le cose da attuare nel

tempo per mezzo della sua grazia» (III, q. 24, a. 1). Questa definizione ci permette di

comprendere che c’è chiaramente un progetto eterno di Dio. Dio non è come noi che

deve pensare, riprogettare in fieri, perché l’uomo è fatto così, è calato nel tempo; perciò,

per quanto l’uomo possa avere, fin dalla sua giovinezza, un’idea di come destinare la sua

vita, tuttavia, sappiamo molto bene che in concreto possono cambiare molte cose. Ma

soprattutto l’uomo, per quanto possa pensare, desiderare un fine, si trova soggetto a

tutte le circostanze della vita. Quindi, la predestinazione è qualcosa propria di Dio,

perché è un decreto eterno. E Tommaso ci dice che è quel decreto con cui Egli

predispone quello che poi effettivamente accade nel tempo per mezzo della sua grazia.

E quindi nella predestinazione abbiamo il fine, ma abbiamo anche i mezzi necessari per

giungere a quel fine. Dunque, mentre Dio predestina a un fine, già prevede e fornisce i

mezzi.

La predestinazione non deve indurci a cadere nell’errore di pensare appunto a una

predeterminazione. Dio predestina quelle creature che sono libere ad agire in modo

libero; il fatto che Dio predestini non significa che venga tolta, sottratta la libertà, perché

Dio agisce sempre rispettando la natura propria delle sue creature. Allora ci sono

creature che agiscono in modo deterministico secondo criteri deterministici; e creature

che invece agiscono in modo libero – gli uomini e gli angeli – e continuano ad agire in

modo libero, anche laddove c’è la predestinazione.

Quando parliamo di predestinazione in Maria Santissima entriamo in un quadro

che è veramente splendido e che spero possa aiutarci a rialzare un po’ la “temperatura

mariologica” e ad uscire da quella decadenza per cui Maria SS. viene vista in fondo come

una semplice donna, una semplice ragazza come tante altre, che però ha corrisposto un

po’ meglio alla grazia di Dio: non è esattamente così.

Infatti, quando noi entriamo nel discorso della predestinazione di Maria SS. ci

accorgiamo che ella è predestinata dall’eternità ad essere la Madre di Dio e la Madre

degli uomini. Nella bolla Ineffabilis Deus, con la quale il beato Pio IX dichiarò il dogma

dell’Immacolata Concezione, c’è una dichiarazione definitiva sul fatto che la

predestinazione di Cristo all’incarnazione redentiva – cioè il fatto che Cristo sia stato



destinato dall’eternità ad essere il Verbo incarnato redentore – e quella di Maria ad

essere Madre di Dio, in quanto Madre del Verbo incarnato, e con Lui Mediatrice degli

uomini, come Cristo è Mediatore degli uomini, appartengono a un unico e identico

decreto: uno eodemque decreto è la dizione latina che troviamo nella Ineffabilis Deus e che

ci dischiude delle prospettive incredibilmente ampie. Dunque, ripeto: non c’è un decreto

della predestinazione di Cristo al quale viene poi aggiunta accidentalmente una donna,

perché serviva qualcuna per fargli da madre; invece, quando nell’eternità si decreta

l’incarnazione del Verbo, nello stesso decreto si decreta la maternità divina. E siccome

questa incarnazione del Verbo è redentiva, la maternità divina è una maternità

esercitata in unione alla redenzione di Cristo. La Madonna non collabora esclusivamente

a fornire la carne a Cristo, e basta. Ma come l’incarnazione è redentiva, così la maternità

di Maria Santissima, associata a questa incarnazione redentiva, è essa stessa redentiva,

è parte di quell’unico progetto, di quell’unica predestinazione che vuole e l’incarnazione

redentiva del Verbo e la maternità divina di Maria Santissima dentro il piano della

redenzione.

La stessa bolla Ineffabilis Deus ci fornisce un altro gioiello perché ci spiega il senso

profondo di alcuni testi che nella liturgia romana antica vengono utilizzati quasi ogni

volta che abbiamo una festa mariana; ad esempio, l’Ufficio di Santa Maria in Sabato, il

Comune della Beata Vergine Maria, le Lezioni dell’Ufficio divino dedicato alla Madonna.

Ci sono due testi, in particolare, che sono tratti rispettivamente dal libro dei Proverbi

(cap. 8) e dal libro del Siracide (cap. 24) e che parlano della Sapienza divina. Il più

famoso, quello dei Proverbi, in latino inizia così: Ab initio et ante sæcula creata sum; nella

versione italiana: «Il Signore mi ha creato fin dall’inizio della sua attività prima di ogni

sua opera, fin da allora, dall’eternità sono stata costituita (…)». Un testo analogo lo

troviamo nel Siracide.

Ora, questi due testi parlano, nel loro primo senso, della Sapienza incarnata,

cioè del Verbo di Dio, predestinato all’incarnazione. Eppure li ritroviamo all’interno degli

Uffici della liturgia dedicati alla Madonna. E nella Ineffabilis Deus, Pio IX ci regala una

spiegazione bellissima, magistrale: «È perciò costume della Chiesa, sia negli uffici

ecclesiastici, sia nella santa liturgia, usare e applicare all’origine della Vergine le

medesime espressioni, con le quali le divine Scritture parlano della Sapienza increata e

ne rappresentano le eterne origini; avendo Dio prestabilita con un solo e medesimo

decreto l’origine di Maria e l’incarnazione della divina Sapienza». La spiegazione

dell’espressione uno eodemque decreto viene ampliata collegandola con la Sacra Scrittura

nel suo uso liturgico. Perché la Chiesa ha utilizzato per secoli questo tipo di testo?

Precisamente perché c’è un solo decreto che predestina il Verbo all’incarnazione



redentiva e Maria Santissima alla maternità divina, nel piano della redenzione. Questo è

importante perché la predestinazione di Maria è legata a Cristo, cioè appartiene a

quell’ordine dell’incarnazione della Sapienza, cioè del Verbo, che è l’ordine ipostatico.

Insisto su questo aspetto, come ho già fatto domenica scorsa: la Madonna non è

predestinata semplicemente alla grazia e alla gloria, come chi è predestinato alla vita

cristiana, cioè appunto alla grazia e dunque alla gloria, che è il frutto della vita nella

grazia; ella è predestinata ad altro, a qualcosa di più elevato, a qualcosa che la

congiunge nell’ordine dell’essere al Figlio di Dio, cioè al divenire Madre di Lui. È

importante ribadire questo aspetto: la Madonna è legata intimamente all’ordine

ipostatico, perché è per mezzo di lei che avviene l’unione ipostatica; è predestinata ad

essere Madre di Dio, un Dio che sarebbe stato crocifisso e Redentore, che si è offerto

come vittima in espiazione dei nostri peccati: e lei è predestinata ad essere anche

l’addolorata Madre di Dio, la Corredentrice, come si dice propriamente. Avremo modo di

tornare su questo aspetto, ma è importante intanto capirlo, perché è già contenuto in

questo unico decreto di predestinazione: un unico decreto predestina la Sapienza a

un’incarnazione redentiva e predestina la Madre di Dio a una maternità che si associa a

questo piano di redenzione ed è dunque legata alla partecipazione di Maria all’opera

della redenzione. Partecipazione che avviene in modo unico, singolare, in quanto ella è

l’unica ad appartenere con Cristo e in Cristo all’ordine ipostatico.

Molto spesso si dice che di Maria si parla poco nelle Scritture e il resto è venuto

tutto dopo. Ma in realtà, quando nella Bibbia si presenta la figura di Maria, la si presenta

in punti, in posti assolutamente strategici che la rappresentano sempre in una unione

intima con Cristo. Leggiamo a questo proposito un altro testo magisteriale, tratto

dall’enciclica Ad diem illum (1904), di san Pio X, in cui il Papa ci dà un principio

importantissimo: «Così noi vediamo nelle Sante Scritture, ovunque ci è profetizzata la

grazia che deve giungere, dovunque o quasi il Salvatore degli uomini vi appare insieme

alla Sua Santissima Madre». E aggiunge: «Noi troviamo sempre Maria dopo Cristo nella

legge, nella verità delle immagini e delle profezie». Testo straordinario, di una densità

incredibile.

Anzitutto questo testo ci dice: attenzione, è vero che non sempre, dove è

presentato nei Vangeli il Signore Gesù, c’è anche la Madonna; ma ci dice pure che dove è

profetizzata la grazia che deve venire, lì troviamo Maria Santissima. Facciamo alcuni

esempi. Pensiamo al famoso protovangelo della salvezza, Genesi 3, 15, in cui viene

prefigurata la grazia della restaurazione dell’ordine spezzato per la caduta dei

progenitori: in quel versetto viene prefigurato non semplicemente il Salvatore, ma



anche la Donna, la Donna e la sua stirpe. Ancora, prendiamo i santi Vangeli, ad esempio

quelli della Natività del Signore. Il Vangelo di san Matteo con il racconto dei Magi e il

Vangelo di san Luca con il racconto dei pastori ci dicono che gli uni e gli altri trovano

Gesù «con sua madre». I testi, così densi, della Natività sono appunto i testi

dell’incarnazione del Verbo, della grazia fatta carne: lì troviamo l’associazione di Maria.

Che è quello che poi san Paolo, nella Lettera ai Galati (4, 4), quando parla della pienezza

dei tempi in cui Cristo si incarna, dice: «nato da donna», e così richiama nuovamente il

legame con Maria Santissima. Ancora la troviamo all’inizio dei segni di Gesù, nel

miracolo alle nozze di Cana raccontato nel Vangelo di Giovanni; e la troviamo nell’altro

snodo cruciale – insieme a quello dell’incarnazione, della nascita di Cristo – e cioè sul

Calvario, sotto la croce. Dunque troviamo Maria in questi snodi particolari: ogni volta

che troviamo la grazia che doveva venire, come ci dice san Pio X, lì c’è Maria.

Ma questo testo che vi ho citato ci dice anche un’altra cosa. Ci dice che dopo Cristo

e, potremmo dire in modo ancora più pieno, in Cristo e con Cristo, in Maria troviamo il

fine della Legge, il compimento delle figure e delle profezie. Perché? Perché appunto

ancora una volta la predestinazione di Maria appartiene a quell’unico decreto con cui

viene predestinato Cristo. Ora, siccome tutte le profezie, i tipi, le figure dell’Antico

Testamento profetizzano Cristo, ecco che anche Maria Santissima è in qualche modo il

termine di queste profezie: con Cristo c’è sempre Maria Santissima, gli è sempre

associata. E avremo modo di vedere che nell’Antico Testamento ci sono delle profezie

esplicite che ci parlano di Maria Santissima e delle figure, dei tipi espliciti che la

anticipano.

Per comprendere ulteriormente questo aspetto, pensiamo a un parallelo.

Quando noi parliamo di Cristo Figlio di Dio, se ci riflettiamo un attimo, l’espressione

«Figlio di Dio» non è comprensibile se non in riferimento al Padre; anche se non nomino

il Padre, l’essere Figlio di Dio mi richiama necessariamente il Padre, altrimenti non

avrebbe senso l’espressione se non ci fosse un Padre di cui il Figlio è figlio. Dunque,

l’espressione «Figlio di Dio» ci richiama il Padre e la generazione eterna. Ma noi

sappiamo che i Vangeli ci consegnano un altro termine, molto caro a Cristo stesso, cioè

«Figlio dell’uomo». Ora, l’espressione Figlio dell’uomo è comprensibile solo ed

esclusivamente in riferimento alla Madre di Dio, a Maria Santissima e quindi alla sua

generazione nel tempo. C’è come un parallelo: quando parlo del Figlio nella Trinità è

sempre associato al Padre; e quando parlo del Figlio dell’uomo è sempre associato alla

Madre. Nell’ordine dell’eternità il primo, nella generazione nel tempo il secondo.

Pensiamo all’espressione di Dante, quando nel canto XXXIII del Paradiso parla di Maria

come «termine fisso d’etterno consiglio»: ciò esprime quello che stiamo dicendo, che



dall’eternità Dio ha pensato a Maria, come termine fisso del Suo decreto. Perché?

Perché termine fisso del decreto divino è Cristo: e con Cristo c’è Maria. Il decreto che

predestina Cristo predestina Maria.

Questo comporta che in questa predestinazione, il cui fine è l’incarnazione del

Verbo e la maternità di Maria Santissima, sono inclusi i mezzi. Ricordiamo quello che

abbiamo detto all’inizio: la predestinazione è l’atto con cui Dio predispone nell’eternità le

cose da attuare nel tempo per mezzo della grazia; quindi predispone anche la grazia, i

mezzi della grazia. Ora, se questa è la predestinazione di Maria Santissima,

comprendete come in questa predestinazione siano predestinati anche i mezzi. E questi

mezzi devono essere adeguati e idonei a ciò che ella è chiamata a divenire, quindi

saranno privilegi singolari di Maria Santissima, il che è quello che la Chiesa ha difeso per

secoli. I privilegi di Maria SS. sono legati precisamente alla sua identità sublime,

superiore all’ordine creaturale, della grazia e della gloria e che è appunto quella di

essere Madre di Dio. I privilegi di Maria SS. sono in ordine a questa sua maternità divina.

Questo ci indica ulteriormente l’unione singolare con Dio, esclusiva, più elevata di

qualsiasi altra unione realizzabile nella storia da tutti i santi messi insieme. E ci fa capire

che la nostra predestinazione è diversa rispetto a quella di Maria, non solo per grado

ma anche, potremmo dire, per specie: apparteniamo a due ordini diversi, non nel senso

che la Vergine Maria non sia una creatura, ma per il fatto che nell’ordine della

predestinazione ella è chiamata ad essere la Madre di Dio, quindi appartiene a un

ordine che non è il nostro, ossia l’ordine ipostatico. Per noi, certamente, ma non come

noi.

Ancora, questi testi del Siracide e del libro dei Proverbi ci dicono anche un’altra

cosa. Questo ab æterno, dall’eternità, riferito a Cristo e a Maria Santissima in Cristo,

significa che Maria, con Cristo, è pensata come la primogenita di ogni creatura.

Sappiamo che Cristo è il «primogenito di ogni creatura» (Col 1, 15), ma appunto il fatto

che lei è predestinata con Lui in quell’unico decreto divino vuol dire che anche lei è, con

Cristo, primogenita di ogni creatura. Qui adesso tocchiamo dei vertici: Cristo e Maria

sono pensati prima, diciamo così, di Adamo ed Eva. Adamo ed Eva guardano a Cristo e

Maria, non il contrario. Nella mente divina, per usare un linguaggio nostro,

comprensibile, il primo termine del pensiero di Dio comprende Cristo e Maria, non

Adamo ed Eva. Adamo ed Eva sono in ordine a Cristo e Maria, non il contrario. E quindi

vuol dire che Cristo e Maria sono pensati, sono predestinati prima della caduta di

Adamo ed Eva. È un tema delicatissimo, cerchiamo di semplificarlo molto. Non si tratta

di sapere cosa avrebbe fatto Dio se Adamo ed Eva non avessero peccato, se non ci fosse



stata la caduta: si tratta invece di dire che l’incarnazione del Verbo, come di fatto è

avvenuta, non dipende dal peccato originale, sebbene sia connessa al peccato, perché è

un’incarnazione redentrice. Non dipende dal peccato, perché se dipendesse dal peccato

verrebbe meno tutto il discorso che abbiamo fatto: è come se Dio avesse avuto in mente

Adamo ed Eva, i quali poi hanno sbagliato, quindi “piano B”, cioè Cristo e Maria. No.

Cristo, a differenza di Adamo, è il Verbo incarnato. Adamo non è il Figlio di Dio

incarnato, quindi Cristo viene prima e Maria viene prima in quanto Madre di Dio. Eva

non è Madre di Dio. Quindi termine fisso d’etterno consiglio sono Cristo e Maria: il Verbo

incarnato e la Madre di Dio.

Dunque, l’incarnazione del Verbo non dipende dal peccato, eppure è connessa al

peccato. Perché è connessa? Perché il Padre, prima, ha voluto l’incarnazione:

un’incarnazione già prevista come redentiva in quanto evidentemente in Dio il peccato

di Adamo ed Eva era già conosciuto, Lui sapeva che sarebbero caduti. Al di là di questo,

possiamo pensare che è proprio perché c’è stata l’incarnazione redentiva, che nella mens

divina è stato permesso il peccato; attenzione, non è stato provocato, ma Dio pensa al

rimedio, prima ancora che ci sia la malattia. Questo è molto consolante anche per la

nostra vita: Dio ha già preparato il rimedio prima che avvenga la caduta. La caduta è

permessa in rispetto di quella libertà che i progenitori avevano, ma è permessa perché

già è stata pensata l’incarnazione redentiva. Dunque, l’incarnazione non dipende dal

peccato, eppure in qualche modo è effettivamente connessa al peccato.

Non sono Cristo e Maria a dipendere dal peccato, dalla scelta di Adamo ed Eva, ma

tutto il resto dipende da loro, cioè il primo termine del decreto divino sono Cristo e

Maria, sono il Verbo incarnato e sua Madre. Essendo però di fatto l’incarnazione

redentiva, ed essendoci in questo piano sia Cristo che Maria, ecco che entrambi

cooperano alla redenzione. Vedremo che cosa questo comporta, ma intanto è

fondamentale avere chiara l’idea di questa predestinazione ab æterno, che poi si esplica

nella storia. Ma ripeto, Maria non è accidentalmente chiamata in causa, perché

appartiene a quell’unico e identico decreto che la pone in un ordine superiore a quello

di tutte le altre creature, al di sopra dell’ordine di ogni grazia e della gloria.

Un’ultima precisazione riguarda la gratuità di questa predestinazione.

Evidentemente la Madonna non ha potuto meritare né l’incarnazione né di essere

Madre di Dio: essendo eterno questo decreto, è impossibile pensare che qualcuno abbia

potuto meritarlo sul versante umano. Quindi, non essendo possibile meritare

l’incarnazione, non è nemmeno possibile meritare la divina maternità. Eppure noi, per

esempio nel Regina Cæli – l’antifona che nel tempo pasquale sostituisce l’Angelus Domini



– diciamo, riferendoci a Maria, «quia quem meruisti portare...», «perché Colui che hai

meritato di portare è risorto», eccetera. Allora, ha meritato o non ha meritato? In senso

assoluto è impossibile pensare che la Madonna abbia meritato l’incarnazione e abbia

meritato di essere la Madre di Dio. Ma «si dice che la Vergine Santa meritò di portare il

Signore nostro Gesù Cristo, non perché, come spiega San Tommaso, meritò

l’incarnazione di Dio, ma perché con la grazia che le era stata concessa meritò tale grado

di purità e di santità, da poter essere degnamente madre di Dio» (Summa Theologiæ, III,

qq. 2, aa. 11, ad 3). Cioè, Maria non ha meritato l’incarnazione, non ha meritato di essere

predestinata ad essere la Madre, ma ha meritato nella sua perfetta e generosa

corrispondenza alla grazia di essere degnamente la Madre di Dio. Quindi ha meritato non

in senso assoluto evidentemente, perché il decreto divino è assolutamente gratuito, ma 

secondum quid, secondo un certo aspetto, ha meritato di essere degnamente Madre di

Dio, perché – è un’ipotesi – poteva essere destinata ad essere Madre di Dio e non

corrispondere a tutte quelle grazie e quei privilegi che le sono stati donati per essere

appunto una degna Madre di Dio. Lì c’è una reale corrispondenza libera di Maria

Santissima, non in quanto all’essere in assoluto Madre di Dio, quanto piuttosto

all’esserlo in modo degno.

Le prossime volte andremo a vedere le conseguenze di questa predestinazione eterna

nelle Scritture. Il fatto che Maria Santissima appartenga all’unico decreto che predestina

il Figlio ad incarnarsi significa che di lei nelle Scritture troviamo traccia. Andremo a

vedere le profezie che parlano di lei unitamente al Figlio e le figure che appunto la

prefigurano. Questo ci permetterà di mettere le basi scritturistiche di quelli che poi

saranno i grandi dogmi e le grandi verità sulla Madonna.


