
deriva

La “papessa” di Canterbury, culmine del

naufragio anglicano

EDITORIALI 04_10_2025

Luisella 

Scrosati

Il 1° novembre prossimo papa Leone XIV proclamerà san John Henry Newman dottore

della Chiesa. Ormai oltre un secolo e mezzo fa Newman cercava di scuotere il mondo

anglicano – il proprio mondo – per tentare di ricondurlo al porto sicuro della Chiesa

apostolica, nell’alveo della tradizione dei Padri, scongiurando i naufragi del cristianesimo

https://www.brujulacotidiana.com/it/editoriali
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati


liberale, soggetto allo spirito di questo mondo. È noto che la risposta delle autorità

anglicane fu tranchant: la linea scelta da Newman era troppo “romana”, troppo simile al

cattolicesimo continentale, e pertanto inaccettabile. Né la gerarchia anglicana né buona

parte dei colleghi di Oxford avevano compreso che Newman non guardava solamente

indietro, al IV-V secolo della Chiesa, ma guardava anche molto avanti, intuendo quali

pericolose derive si stessero delineando all’orizzonte.

Ironia della sorte – che altro non è se non il modo con cui la Provvidenza sorride di

fronte allo stolto agitarsi degli uomini – vuole che esattamente duecento anni dopo

l’ordinazione presbiterale di Newman (1825) nella chiesa anglicana, sia per la prima

volta una donna ad essere nominata arcivescovo di Canterbury, massima autorità

spirituale della Comunione anglicana e primate d’Inghilterra. In pratica, la “papessa”

anglicana, sebbene l’essenza e la modalità di esercizio di questa autorità siano del tutto

differenti da quelle del Successore di Pietro.

Si tratta di Sarah Mullally, sposata e madre di due figli, di professione infermiera

(professione che ha lasciato nel 2004 per dedicarsi al ministero), “ordinata” presbitero

della chiesa anglicana nel 2002 e vescovo nel 2015 (preferiamo evitare quella sorta di

ossimoro che vorrebbe si scriva “presbitera” e “vescova”), proprio dal suo predecessore,

l’allora arcivescovo di Canterbury, Justin Welby, dimessosi lo scorso anno in seguito ad

accuse di copertura di uno scandalo legato alla pedofilia. L’annuncio è arrivato ieri, 3

ottobre, dal portavoce della Crown Nominations Commission, ossia la commissione

chiamata a scegliere, con maggioranza dei due terzi, i candidati arcivescovi di

Canterbury e York, che devono poi essere presentati all’approvazione del re.

La nomina di Sarah Mullally, a dire il vero, non sorprende affatto. Non si tratta né

di una rivoluzione, né di una svolta, come riportano alcune agenzie o titolano alcune

testate, ma della logica conseguenza della scelta che la chiesa anglicana fece a partire

dall’11 novembre 1992, durante il proprio Sinodo, quando si decise di aprire la

possibilità alle donne di accedere al sacerdozio; due anni dopo, il 12 marzo 1994,

trentadue donne ricevettero l’ordinazione. Altri vent’anni (2014) e il voto democratico

delle assemblee sinodali spalancò le porte anche all’episcopato (ricordiamo che tutti gli

ordini sacri conferiti nella chiesa anglicana sono invalidi). Era chiaro già da allora che, in

quanto vescovi, anche le donne potevano divenire le “inquiline” di Lambeth Palace. Ed in

effetti, alla prima occasione possibile – ricordiamo che Welby fu nominato nel 2013, un

anno prima della decisione sulle donne-vescovo –, la chiesa anglicana non ha perso

l’occasione di mostrare al mondo la propria decadenza.

Perché in fondo si tratta del coronamento di quella logica che Newman aveva 

denunciato come la più pericolosa



, che, in nome di una presunta libertà dello spirito, affrancava la chiesa dalla sua

sottomissione alla tradizione dei Padri per assoggettarla alle decisioni politiche e allo

spirito del tempo. È in conseguenza di questa singolare emancipazione che la chiesa

anglicana si è espressa a favore della libertà di scelta delle donne relativamente

all’aborto, della possibilità in certi casi (ricorda qualcuno?) del ricorso all’eutanasia come

espressione della pietà cristiana, del riconoscimento e benedizione delle coppie

omosessuali, purché stabili e unite civilmente, coronamento di un percorso di

discernimento triennale, denominato Living in love and faith, guidato proprio dalla

Mullally. Per non parlare del divorzio, che è nel suo nativo corredo cromosomico.

Non ci resterebbe che rattristarci della realtà del mondo anglicano, che, respinta

la mano tesa della misericordia di Dio, che aveva suscitato al suo interno una sorta di

nuovo Elia inviato ai Samaritani, nella persona di John Henry Newman, si ritrova ora a

precipitare verso l’abisso con allegria e soddisfazione. Come sul Titanic. Se non fosse,

però, che anche tra le più alte sfere della gerarchia cattolica si ammicca ad aperture

simili, inclusa quella al sacerdozio femminile. Numerosi bastioni sono già stati

ampiamente scossi e pericolose brecce sono state aperte nei vari Sinodi targati

Francesco: dalla comunione ai divorziati-risposati che continuano a vivere more uxorio,

ormai una realtà in tutte le diocesi, alla riapertura delle discussioni sul celibato

sacerdotale, sul diaconato femminile, alle benedizioni alle coppie dello stesso sesso.

Nonché la sovversione del senso stesso del Sinodo dei vescovi, con la possibilità

conferita ai laici non solo di intervenire, ma anche di votare; una novità anche questa

“francescana”, che avvicina spaventosamente i Sinodi della Chiesa cattolica alla struttura

tricamerale (House of Bishops, House of Clerics, House of Laity) dei General Synods

della chiesa anglicana. E speriamo che le similitudini finiscano qui.


