LA NUOVA

BUSSOLA@QUOTlDlw

Direttore Riccardo Cascioli

Ora di dottrina / 197 - La trascrizione

La nuova Eva - Il testo del video

Luisella

Scrosati


https://www.brujulacotidiana.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

Oggi iniziamo quella sezione di catechesi che riguardando il preannuncio di Maria
Santissima nelle Scritture non piu in modo diretto - cioe tramite le profezie dirette che
abbiamo visto fino adesso -, bensi in modo indiretto, ma non per questo meno
importante; vedremo la ricchezza enorme di significato che viene da questa

impostazione per la comprensione del mistero di Maria.

Una nota sul metodo. Andremo a vedere come il Nuovo Testamento mostri che Gesu
Cristo adempie delle figure, dei tipi che lo preannunciavano nell’Antico Testamento. Per
esempio, Gesu come nuovo Giuseppe, come nuovo Davide, come nuovo Giosue, etc. E
oggi vedremo Gesu come nuovo Adamo. Uno puo chiedersi cosa c'entri questo con la
mariologia. C'entra, perché vediamo proprio questo aspetto: e proprio in virtu del fatto
che Gesu e 'adempimento di determinate figure dell’AT che Maria a sua volta &
'adempimento di quelle figure veterotestamentarie connesse a Cristo, che anticipano

Cristo.

Partiamo dall’esempio di oggi. Noi sappiamo che Gesu ¢ il nuovo Adamo. La
domanda é: se Gesu é il nuovo Adamo, dov'é la nuova Eva? Se Gesu € il nuovo Adamo,
abbiamo elementi per rintracciare chi € la nuova Eva? Che Gesu sia il nuovo Adamo é
qualcosa di piuttosto chiaro nel Nuovo Testamento: se prendiamo il capitolo 5 della
Lettera ai Romani oppure il cap. 15 della Prima Lettera ai Corinzi, troviamo che san
Paolo stesso, erede della tradizione rabbinica che attendeva il Messia come figura di un
rinnovamento, di un nuovo inizio, e quindi attendeva un nuovo Adamo, mostra che &

Gesu Cristo il nuovo Adamo.

Per comprendere appieno questa prospettiva dobbiamo cercare di capire che
nell'ottica cristiana, del NT, dei Padri della Chiesa, la salvezza, la redenzione € qualcosa

|ll

di molto piu ampio del “semplice” essere perdonati. L'opera della redenzione ha invece
piu a che fare con un risanare I'umanita fin dalle origini e ridarle un nuovo inizio: & una
nuova creazione che non solo ripara e permette all'antica di ritornare, ma la oltrepassa,
perché, sempre secondo il principio paolino, «laddove € abbondato il peccato, ha
sovrabbondato la grazia» (Rm 5, 20). Dunque, I'opera della redenzione supera l'opera
della creazione, c'é qualcosa in piu, qualcosa di importante. In questa ottica, san Paolo,
nella Lettera agli Efesini, ci parla del «disegno di ricapitolare in Cristo tutte le cose, quelle
del cielo come quelle della terra» (Ef 1, 10). Ciog, si parla di qualcosa di molto piu ampio

di un “semplice” perdono dei peccati: si parla di un'opera di ricapitolazione.

Il grande Padre e Dottore della Chiesa che ha recepito ci0 e lo ha rilanciato in modo

enfatico, molto forte, € stato sant'Ireneo di Lione, che nella sua opera, Contro le eresie,



sottolinea proprio 'ampiezza di questa opera di salvezza. Leggiamo un suo passo
importantissimo, tratto dal terzo libro di Contro le eresie, che ci permette di capire il
senso della presenza di Maria in questa ricapitolazione: «Percio Luca presenta una
genealogia che va dalla nascita del Signore nostro fino ad Adamo e comprende 72
generazioni. Congiunge la fine [Gesu] al principio [Adamo] e dimostra che egli stesso ha
ricapitolato in sé stesso tutte le genti disseminate fin dal tempo di Adamo e tutte le
lingue e generazioni umane insieme ad Adamo. Per questo lo stesso Adamo é stato
denominato da Paolo figura di colui che doveva venire. Infatti il Verbo, artefice di tutte le
cose, aveva prefigurato in lui la futura economia dell'umanita di cui si sarebbe rivestito il
Figlio di Dio». Adamo é figura, e tipo di Cristo, ci dice sant'lreneo. E nella genealogia di
Luca abbiamo questa riunificazione della figura con il suo adempimento, del principio

con il suo compimento perfettivo, cioé di Adamo e di Cristo.

Continua sant’Ireneo: «Parallelamente si trova anche la Vergine Maria, obbediente,
quando dice: “Ecco la tua serva, avwvenga di me quello che hai detto”. Eva disobbedi e fu
disobbediente mentre era ancora vergine. Come Eva che pure avendo come marito
Adamo era ancora vergine, come Eva dunque disobbedendo divenne causa di morte per
sé e per tutto il genere umano, cosi Maria, che pur avendo lo sposo che le era stato
assegnato era ancora vergine, obbedendo divenne causa di salvezza per sé e per tutto il
genere umano». Aggiunge sant'Ireneo: «Infatti cio che € stato legato non puo essere
slegato se non si ripercorrono in senso inverso le pieghe del nodo, cosi che le prime
pieghe siano sciolte grazie alle seconde e inversamente le seconde liberino le prime, per
cui capita che il primo legame e sciolto dal secondo, e il secondo nodo serve da

slegatura per il primo».

Sant'lreneo qui da il principio della recirculatio: cio che € stato legato non puo
essere slegato se non si ripercorrono in senso inverso le pieghe del nodo; la salvezza, la
redenzione e questo ripercorrere a ritroso fin dal primo nodo, per cui slegando questo
nodo vengono slegati tutti i nodi successivi. E sant'lreneo conclude poco dopo, con il suo
passo piu conosciuto: «Cosi dunque il nodo della disobbedienza di Eva trovo la
soluzione grazie all'obbedienza di Maria. Cio che Eva aveva legato per la sua incredulita,

Maria lo ha sciolto per la sua fede».

Sant'lreneo ci da veramente tanto materiale. Ci sta dicendo che la salvezza é
questo orizzonte ampio di recirculatio, cioe questo ritornare al principio per sciogliere
questi nodi che si sono aggrovigliati dal primo peccato in poi, € un rifare in qualche
modo la storia, un rigenerarla da dentro; non &€ semplicemente un cancellare qualcosa,

un perdonare del tipo “non ci pensiamo piu”: & proprio un risanare dal principio fino alla



fine. E in questa opera noi abbiamo il nuovo Adamo e abbiamo la nuova Eva. E c'é una
disobbedienza in principio e un'obbedienza che scioglie il nodo della disobbedienza
iniziale. Vedete che in questo testo di sant’lreneo la Vergine Santissima appare non
come una semplice donna, ma come colei che insieme al nuovo Adamo e causa di
salvezza per 'umanita. Ed & causa di salvezza grazie a questa ripartenza, a questa

rigenerazione, a questa nuova creazione.

Questo tema di Maria nuova Eva é presente non solo in sant'lreneo, é presente
in molti Padri. Ora, il punto fondamentale & capire chi & Eva realmente nel libro della
Genesi e com’'e intesa la nuova Eva nei testi neotestamentari. Nel racconto della
creazione c'e un'espressione celebre: mentre nella creazione in generale si dice che «Dio
vide che era cosa buona», nella creazione dell'uomo e della donna si legge che «vide che
era cosa molto buona, téb me’od, in ebraico, che & un’espressione che indica non
semplicemente un piacere, ma una bonta piena, superiore, che teologicamente viene
giustamente compresa come una giustizia piena, una immacolatezza che non € appunto
solo un‘assenza di errore, ma una “bonta piena”. Questa “bonta piena” ci fa
comprendere che i nostri progenitori sono stati creati da Dio in uno stato di giustizia
originale, di immacolatezza. Non c'era ancora il peccato, non c’era ombra di peccato,
non c'era macchia di peccato: Adamo ed Eva escono da Dio in una bonta particolare, in

un’integrita, in uno stato di somma giustizia.

Ora, rendiamoci conto di questo: Adamo ed Eva, il primo uomo e la prima
donna, sono solo figura. E |a figura € sempre qualcosa che anticipa cid che compie chi
e prefigurato; € anche in uno stato piu imperfetto, piu incoativo rispetto a cio di cui e
figura, che invece € in uno stato pieno, perfettivo. Pensiamo a Gesu come nuovo Mose:
Mose é figura di Cristo, ma Cristo supera Mose, 'adempimento supera la sua figura. E
qui abbiamo la stessa cosa: 'adempimento - Cristo e Maria - supera la figura. Questa e
una delle grandi ragioni che ha fondato l'immacolata concezione di Maria Santissima:
non era possibile che Eva, la prima donna, fosse creata in uno stato di giustizia originale
superiore a quello di Maria. Maria doveva “necessariamente” - per dono di Dio, & chiaro,
non per virtu propria, ma per la coerenza interna del piano della salvezza -, essere
creata senza peccato, ma molto piu che senza peccato, essendo ella il compimento della
figura della prima donna. Ecco perché I'Angelo la saluta come «piena di grazia», ecco
perché ella diventa la Madre di Dio, il che la colloca immediatamente su un piano che &

superiore, piu pieno rispetto a quello della sua figura.

Il secondo punto da tener presente ¢ che nella caduta, nel peccato originale, Adamo

ed Eva cooperano. A volte c'é un’'idea un po’ strana relativa al ruolo di Adamo ed Eva



nella caduta, ma quando noi prendiamo il racconto del libro della Genesi troviamo che
quando viene consumato il peccato, «la donna vide che I'albero era buono da mangiare,
gradito agli occhi e desiderabile per acquistare saggezza. Prese del suo frutto e ne
mangio, poi ne diede anche al marito, che era con lei, e anch’egli ne mangio» (Gn 3, 6).
Adamo ha passato tutto il tempo della tentazione di fianco ad Eva. Questo «era con lei»
é per dire che entrambi erano presenti, entrambi hanno cooperato. Ma mentre Adamo
era il capo dellumanita, Eva ne era la madre. Dunque entrambi hanno avuto un ruolo
causativo nella colpa, a livelli diversi. Eva non era il capo dellumanita, lo era Adamo; e
tuttavia Adamo non ha peccato senza il contributo di colei che le era compagna e che
doveva essere la madre dell'umanita. Quindi vedete che in entrambi '@ una reale
cooperazione, ma diversa, distinta in base a quel ruolo che Dio nella creazione aveva
affidato all'uno e all'altra. Anche questo aspetto va tenuto presente. Perché? Perché
quando noi pensiamo alla nuova Eva - alla nuova Eva con il nuovo Adamo nella
ricapitolazione della storia, del risciogliere questi nodi dal primo all'ultimo - dobbiamo
pensarla come non meno causa di salvezza di quanto Eva lo sia stata di caduta, di
perdizione. Se Eva ha avuto con Adamo un ruolo effettivamente causativo, sebbene
diverso da quello di Adamo, Maria, la nuova Eva, non puo avere nella redenzione un
ruolo semplicemente di comparsa, non puod essere semplicemente colei che ha dato la

vita al nuovo Adamo, ma di fatto lei interviene nel causare la salvezza.

Il parallelo ci suggerisce questa conclusione, e non solo: ce lo confermano i testi del
Nuovo Testamento. Perché? Dobbiamo ricordare che Eva nell’AT viene nominata una
sola volta, dopo la caduta. Mentre tutte le altre volte, per 11 volte, non viene nominata
come Eva, ma come donna, la donna: isha, in ebraico. E anche il testo greco riprende
esattamente la dizione “donna”, non la chiama Eva; mulier, in latino. Perché é cosi
importante questo? Perché altrimenti non capiamo l'importanza con cui san Giovanni,
nel suo Vangelo, presenta per due volte la figura di Maria Santissima: la presenta con il
titolo di donna, a indicare precisamente questa ricapitolazione. Non e un caso che
sant'Ireneo fosse discepolo di san Policarpo, che era discepolo diretto di san Giovanni
Evangelista. Dunque, Ireneo esprime, articola quello che Giovanni offre nel suo Vangelo
a coloro che hanno la mente aperta e illuminata dall’Alto per comprendere il mistero di
questa donna. Il testo non chiama li Maria “donna” a caso, la chiama precisamente cosi
perché sta indicando al lettore attento, al lettore che quotidianamente si ciba della
Parola di Dio, compresa nella Tradizione della Chiesa, il modo di cogliere il legame tra

Eva e la nuova Eva.



E non a caso i punti strategici in cui san Giovanni, nel Vangelo, colloca la donna

sono rispettivamente all'inizio dei segni e sul Calvario.

Alle nozze di Cana, la donna, cioé Maria Santissima, media l'inizio dei segni del
Figlio: lo abbiamo gia fatto questo discorso, percido non mi soffermo troppo; come
la mediazione di Eva é stata nei confronti di Adamo necessaria per la caduta, cosi
nella ricapitolazione, nella recirculatio, la mediazione della nuova Eva & necessaria,
perché Dio ha voluto cosi, per dare inizio ai segni, cioé alla nuova creazione, alla
redenzione, alla salvezza, intesa nel senso ampio di cui abbiamo parlato. E
importante: mediazione nel male chiama mediazione nel bene. Per questo il
Signore Gesu le dice che non e ancora giunta la sua ora. Quell'ora non puo
giungere se non e preceduta da questa mediazione nel piano di Dio, non per
impossibilita assoluta evidentemente, perché Dio puo fare quello che vuole, ma
per questa armonia del disegno di Dio. Cosi come la famosa domanda - “che cosa
a me e che cosa a te, donna?” - indica la distribuzione di questi due ruoli nella
salvezza, per riparare quella caduta iniziale dove i due ruoli, quelli di Adamo ed
Eva, erano differenti. Quindi il nuovo Adamo dice alla nuova Eva: “Tu devi mediare
questa salvezza, che lo opero sulla croce”.

L'altro episodio nel Vangelo di Giovanni in cui Maria viene chiamata donna é
appunto ai piedi della croce. E questo & eclatante: ricordate che nel racconto del
peccato originale abbiamo un albero: l'albero del bene e del male. Siamo in un
giardino in cui c'e anche l'albero della vita, che dava, concedeva agli uomini il dono
dellimmortalita: non avrebbero dovuto morire. E davanti a questi due alberi,
I'albero del bene e del male e quello della vita, noi abbiamo Adamo ed Eva, e
abbiamo la loro caduta. Da qui deriva la loro espulsione dal giardino dell'Eden. E i
cherubini con la loro spada flammeggiante vi impediscono 'accesso. Nell'episodio
raccontato dal Vangelo di Giovanni abbiamo lo scioglimento di questo grande
nodo iniziale, perché abbiamo un nuovo albero, che é l'albero della croce, un
nuovo Adamo e una nuova Eva. E un nuovo giardino, che & il giardino del Golgota
che riapre nuovamente agli uomini la via d’accesso per arrivare all'albero della vita
e nutrirsi del suo frutto che & pegno di immortalita. Vedete quanto & denso

questo parallelo.

E interessante anche notare come l'altro aspetto, I'altro punto del NT dove
troviamo questo termine “donna” € ancora in un'opera giovannea, 'Apocalisse, dove
leggiamo della famosa «donna vestita di sole» (Ap 12, 1). Anche qui & interessante

perché in questa visione noi troviamo la donna, il figlio della donna e il drago. E una



ricomposizione della caduta iniziale, dove avevamo la donna, il primo Adamo e il
serpente. Qui abbiamo la nuova Eva, il nuovo Adamo, suo figlio, e il serpente, a
ricapitolare, a rifare quella prima immagine, quella prima creazione-caduta,
ricostituendola, rigenerandola e rielevandola. E abbiamo anche 'adempimento della

famosa profezia della donna e della sua stirpe che schiacciano la testa del serpente.

E piuttosto chiaro da questi testi che abbiamo letto chi sia la nuova Eva, lo sappiamo
benissimo. Vedete questa idea di Cristo e Maria profondamente uniti tra loro e
appartenenti a quella predestinazione con cui Dio ha decretato di risanare in qualche
modo la storia, 'umanita dalla caduta. E questo fa capire immediatamente le ragioni
profonde per cui Maria non & “una donna”, non € “un essere umano” qualunque, ma é
“la donna” e occupa quindi nella storia della salvezza un ruolo unico che la pone
direttamente a fianco, in collaborazione con il nuovo Adamo. Se capiamo la bellezza di
questo quadro, la sua armonia, che va dalla creazione alla nuova creazione, dalla caduta
alla riparazione della caduta, comprendiamo come veramente si sciolgono come neve al
sole tutte quelle obiezioni che non vogliono pensare a Maria come causa di salvezza
dell'umanita. Chi fa questo ragionamento non comprende, diventa cieco di fronte a
questo piano bellissimo, ampio, di che cos'é realmente la salvezza. Sarebbe come se nel
piano della salvezza avessimo un nuovo Adamo e non avessimo una nuova Eva; come se
nel piano della creazione Dio pensa a un uomo e a una donna, e nel piano della ri-
creazione no; nella caduta Eva partecipa con Adamo alla caduta, nel piano della
rigenerazione no... comprendete che cosi ci sarebbe una disarmonia. E cosi diventiamo
ciechi rispetto a quei testi neotestamentari che invece ci dicono che veramente c'@ una
ricapitolazione armonica, ordinata e superiore a quella prima creazione e alla caduta

originaria.

Abbiamo messo tanta carne al fuoco. La prima fondamentale figura che anticipa,
che annuncia Maria Santissima & dunque proprio quella di Eva. E la annuncia
precisamente in quanto connessa al nuovo Adamo: come Eva era la compagna che Dio
aveva dato ad Adamo, con il quale era chiamata a divenire una sola cosa, una sola
carne, qui ci troviamo con questa unita profonda, intima tra Cristo e Maria nell'opera

della rigenerazione, della riparazione.

La prossima volta vedremo un’altra di queste figure che anticipano la Madonna

nelllAntico Testamento.



