
obiezioni

La Fraternità San Pio X invoca la necessità senza

verità

ECCLESIA 19_02_2026

Daniele 

Trabucco

Nel 2023 la Fraternità Sacerdotale San Pio X, sul proprio sito, è intervenuta per replicare

ad alcune posizioni de La Nuova Bussola Quotidiana, presentando la questione delle

consacrazioni episcopali senza mandato come un nodo essenzialmente tecnico, nel

quale si confonderebbero piani distinti e si imputerebbe scisma dove vi sarebbe

https://www.brujulacotidiana.com/it/ecclesia
/it/daniele-trabucco
/it/daniele-trabucco


soltanto un atto di tutela della fede. La comunità afferma, in sintesi, che la

consacrazione senza mandato non coincida per natura con lo scisma, perché la potestas 

ordinis non sarebbe identica alla potestas regiminis, che la tradizione canonica avrebbe

sempre differenziato fattispecie e gradi di rottura e che, in presenza di una necessità

grave e generale, il ricorso a vie straordinarie non sarebbe contro la Chiesa, bensì a

favore della salus animarum e della preservazione dell’integrità della dottrina. Da qui il

passaggio più impegnativo, ossia l’idea che, quando le vie ordinarie sembrano imporre

anche solo un’adesione esteriore a dottrine o prassi ritenute devianti, la necessità

conferirebbe un titolo sufficiente a porre atti altrimenti illeciti, fino a stabilizzare una

prassi eccezionale.

Questa costruzione, tuttavia, mostra aporie che, in una prospettiva rigorosamente

tomista, emergono non tanto sul piano delle distinzioni verbali, quanto sul piano della

specie morale dell’atto e del rapporto con il bene comune ecclesiale. È vero, in astratto,

che “consacrazione senza mandato” e “scisma” non sono sinonimi perfetti. Eppure, per

san Tommaso, l’atto umano è qualificato dal suo oggetto morale, cioè dal finis operis e

dalla sua ordinazione o disordinazione rispetto al fine dovuto. Un atto pubblico che

genera una linea episcopale al di fuori del principio visibile di unità possiede, per la sua

struttura, una tendenza oggettiva a produrre fratture nella comunione, anche quando

non si rivendichi formalmente una giurisdizione alternativa. La Fraternità, invece, trae

dalla distinzione logica un effetto ecclesiologico che non segue, attribuendo all’atto una

innocuità che la sua configurazione concreta smentisce.

Si invoca poi la distinzione tra potestas ordinis e potestas regiminis come se essa

consentisse di collocare l’ordine in un circuito parallelo, privo di incidenza sulla

comunione gerarchica. La distinzione è reale, ma l’uso che se ne fa è fallace, perché

l’ordine non è “materia disponibile” da amministrare prescindendo dalla finalità

intrinseca per cui esiste. L’episcopato, in quanto pienezza dell’ordine, è per sua natura

finalizzato alla edificazione del corpo ecclesiale in unità, e questa unità ha una forma

visibile e giuridica. Separare stabilmente la collazione sacramentale dalla comunione col

capo e con il collegio significa trattare come accidente ciò che, rispetto al bene comune

della Chiesa, appartiene alla ratio stessa dell’atto episcopale. Ne nasce una

contraddizione interna: si proclama di voler salvare l’unità della fede mentre si

indebolisce il segno istituzionale dell’unità, producendo un dualismo di fatto nelle

appartenenze e nelle obbedienze.

Il punto decisivo, però, è lo “stato di necessità” elevato a titolo. In san Tommaso

la necessità può scusare in casi puntuali e proporzionati, perché la legge umana e



canonica, ordinata al bene comune, non pretende l’impossibile in situazioni eccezionali.

Tuttavia la necessità non crea un nuovo principio di potestà, né fonda una competenza

stabile a porre atti che incidono sulla costituzione visibile della Chiesa. L’analogia con

rimedi urgenti e individuali, come l’assoluzione in pericolo di morte, è sproporzionata,

perché qui non si tratta di un atto puntuale ordinato a rimuovere un danno immediato,

bensì di un dispositivo duraturo che istituisce, di fatto, una linea di successione fuori

dall’ordinario governo.

Inoltre, la tesi secondo cui “l’ordinario” costringerebbe ad accettare errori richiede una

prova di portata universale e non può reggersi su un insieme di esempi selezionati.

Anche ammettendo disordini diffusi, non segue il diritto di produrre una autorità

concorrente, perché il rimedio deve essere proporzionato, ordinato e non generatore di

mali maggiori.

Qui affiora l’aporia finale, che è anche la più grave: la necessità viene trasformata

in criterio sovrano, e il giudizio privato sulla “deviazione” della gerarchia diventa misura

della liceità. Così ciò che dovrebbe restare eccezione si converte in principio costituente,

e lo “stato di necessità” si muta in una forma di sovranità ecclesiale parallela. Il risultato

è logicamente incompatibile con la costituzione divina della Chiesa, che esige un’unica

fonte visibile di unità, e finisce per giustificare, in nome della salus animarum, atti che

possono ferire le anime mediante scandalo, confusione e frammentazione

dell’obbedienza.


