LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

IL LIBRO

La fede, una risorsa preziosa anche per lo

psicoterapeuta

Fabio
Piemonte

“All'inizio, il rapporto tra psicologia e religione e stato caratterizzato da una reciproca

diffidenza che, probabilmente trova le sue origini nelle ipotesi di Freud, il padre della

psicologia moderna, che considero la religione come un’esperienza nevrotica, al piu


https://www.brujulacotidiana.com/it/cultura
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/fabio-piemonte-1
/it/fabio-piemonte-1
/it/fabio-piemonte-1

un’illusione, che aveva il ruolo di placare I'angoscia esistenziale delluomo”. Di diverso
awviso furono invece i suoi successori, decisamente piu propensi a valorizzare il
contributo positivo della religione alla maturazione umana. Allo stesso modo lo
psicologo e psicoterapeuta Domenico Bellantoni, docente invitato di psicologia della
religione presso I'Universita Salesiana di Roma, sviluppa la propria indagine
fenomenologica ad orientamento analitico-esistenziale nel solco della riflessione dello
psichiatra e filosofo viennese Viktor Frankl (1905-1997) e delle sue applicazioni cliniche

ed educative.

Cosi, nel considerare il legame esistente tra psicologia ed esperienza religiosa -
nel suo recente volume (Franco Angeli 2019, pp.
274) - Bellantoni si sofferma sulla dimensione trascendente quale fattore di promozione
dell'umano, evidenziando come la fede possa costituire una risorsa preziosa
fondamentale anche nel lavoro terapeutico. Se da un lato certamente “limmaturita della
religione nevrotica” riscontrata da Freud in alcuni suoi pazienti “non pud essere estesa
allintera fenomenologia del fatto religioso”, dall'altro pero & necessario interrogarsi su
quale ruolo possa ricoprire la fede in una societa relativista e nichilista, tanto piu se si
considera che “il nichilista dice a se stesso che non ¢ affatto necessario prendere in
pugno la propria vita, dominare il destino, perché la vita in fondo non ha alcun senso”
(Frankl).

Oggi si assiste infatti impotenti a un dilagante riduzionismo antropologico che
riduce 'uomo a una dimensione, sia essa biologica, psicologica o sociologica, ma pur
sempre esclusivamente orizzontale, che nega la trascendenza e con essa la verita di
Cristo Risorto: per cui c'e chi si ripiega nel fatalismo, ossia si lascia determinare dagli
eventi e dalle circostanze che gli capitano; chi preferisce un conformismo prono al
‘politicamente corretto’; chi € razionalista e confida nel progresso costante della
tecnologia; chi e scientista, per cui ripone tutta la propria fiducia in una scienza priva di
limiti, la quale “gli toglie l'ultimo residuo di quel sentimento di significanza che puo

ancora essergli rimasto”, per dirla sempre con lo psichiatra viennese.

Al contrario, per Frankl, 'uomo & uno “scopritore di significati che esistono
indipendentemente da lui” e si autorealizza, ossia puo trascendere se stesso soltanto
“orientandosi a qualcosa fuori di sé, come un valore, un compito, una persona d'amare”.
Se il segreto di una vita felice consiste nella capacita di trascendere se stessi amando,
allora occorre innanzitutto evitare il rischio di ricercarlo “nell’emozionalita, in una sorta

HI

di attivazione fisiologica che contribuirebbe al ‘sentirsi vivi”. Lo scopo della vita non puo

evidentemente coincidere con un imperativo attualmente imperante soprattutto tra i


https://francoangeli.it/Ricerca/Scheda_libro.aspx?id=25397

piu giovani come “Godi il piu possibile!”, poiché assecondarlo & soltanto un'illusione e un
triste inganno. Infatti “quanto piu si cerca di ghermire il piacere, tanto meno lo si ottiene.
Cid e dovuto al fatto che il piacere non & mai lo scopo degli sforzi umani, ma ¢, e deve

restare, un effetto, I'effetto collaterale dello scopo raggiunto”, afferma ancora Frankl.

Relativamente al legame tra psicologia e religione, pur nelle loro diversita -
essendo la prima interessata al benessere della psiche, mentre la seconda investe tutta
la persona e ha come fine la salvezza eterna dell'anima - costituiscono entrambe “un
fattore importante di resilienza e di crescita post-traumatica”. Lo conferma “un
recentissimo studio, condotto su di una popolazione di soggetti anziani, che ha
evidenziato come la pratica religiosa sia correlata a un piu alto livello di resilienza nel
fronteggiamento di disagi, avversita e persino eventi traumatici, minore depressione e
anche migliori capacita di reintegrazione in riferimento a vissuti traumatici”, nella misura
in cui “rimandando a un vissuto profondo, la fede rappresenta qualcosa di unificante ed
armonizzante l'intera esistenza, che proprio da tale atteggiamento acquista senso,
inteso come orientamento nella vita, e significato, come valore assegnato ad essa e, in
essa, ai vari accadimenti”. Credere in Dio nel significato autentico comporta in realta
“l'essere fedeli a Dio e coerenti con il senso ‘scoperto’ come vero, buono e giusto per la
propria esistenza nelle continue risposte agli appelli della vita, nei suoi innumerevoli

eventi”.

Ma come accogliere e sostenere il senso religioso del paziente durante il setting
terapeutico, nell'esigenza di tenere distinte la funzione dello psicoterapeuta e la
missione del sacerdote? Innanzitutto occorre considerare che “la religione non & mai
una polizza di assicurazione per una vita tranquilla, per una liberta da conflitti, per un
obiettivo psicoigienico. La religione da alluomo molto di piu della psicoterapia, e nello
stesso tempo gli chiede anche molto di piu”. A sostenerlo € ancora una volta Frankl, lo
psichiatra viennese che per le sue origini ebraiche visse anche la prigionia in ben quattro
campi di sterminio. Sulla sua scia Bellantoni mostra, riprendendo alcuni stralci di
colloqui svolti durante il lavoro terapeutico, come si possa far leva proficuamente sulla
coerenza del paziente rispetto alle esigenze proprie della fede che confessa di
professare. In questa prospettiva analitica anche il racconto dei sogni puo divenire un
elemento rivelatore significativo della maturita della condotta religiosa del paziente,
nella misura in cui & espressione della sua capacita “di vivere nella continuita e nella

reciproca implicanza I'esperienza quotidiana e I'esperienza trascendente”.

La lettura del volume di Bellantoni, che dedica un capitolo anche al ruolo del testo
sacro come risorsa educativa e di autoformazione, puo dunque risultare

particolarmente utile a quanti sono impegnati nella cura della persona in ambito



educativo, formativo, consulenziale, pastorale, accademico e clinico.



