LA NUOVA

BUSSOLAdQUOTIDIw

Direttore Riccardo Cascioli

ORA DI DOTTRINA 7/ 40 - LA TRASCRIZIONE

La crisi iconoclasta - 1l testo del video

;

Luisella

Scrosati

La scorsa lezione abbiamo concluso il primo comandamento, affrontando la dottrina

della Chiesa su uno specifico tema che & quello delle immagini sacre. Infatti, il primo

comandamento impone di non farsi delle immagini di Dio e di non cadere nell'idolatria.

Nella lezione odierna facciamo appunto un excursus storico, un'appendice a questo

tema, tratteggiando alcune caratteristiche della grande crisi iconoclasta che, tra I'VIll e


https://www.brujulacotidiana.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati

il IX secolo, coinvolse la Chiesa.

Una riflessione sul tema é importante, perché ci permette di capire come la Chiesa
ha reagito a tale crisi e soprattutto che in altre epoche della storia della Chiesa vi sono
state crisi seguite da periodi di grande confusione, successivamente ai quali la Chiesa ha
poi segnato delle svolte fondamentali. Queste fasi ci sono quasi in ogni secolo: momenti
in cui nella Chiesa regna la confusione, dove si creano le fazioni, dove ci sono tradimenti,
etc... L'esito di queste crisi mostra sempre come Dio riesca a scrivere dritto sulle righe

storte.

La crisi iconoclasta abbiamo detto si colloca tra I'VIll e il IX secolo e conosce due
periodi fondamentali. | prodromi dell'iconoclastia, ovvero dell'atteggiamento contrario
alle icone, ritenute un attacco alla purezza della fede e del culto, c'erano gia prima; ma la
grande crisi esplode con I'avvento al trono imperiale di Leone Ill, il Siro (detto

I'lsaurico).

Si @ molto discusso quale peso abbia avuto I'imperatore e quali influenze abbia
subito, se giudaiche e islamiche, oppure all'interno stesso del cristianesimo, per
esempio da parte della setta dei pauliciani. Detto questo, a noi interessa capire un'altra
cosa: la lotta alle icone non parti dall'imperatore, bensi dai vescovi che gia nei propri
territori impedivano il culto delle immagini. Questo lo sappiamo perché ¢ attestato dalle
lettere del patriarca di Costantinopoli, Germano |, il quale lamentava appunto questo
fatto.

La data considerata I'avvio della grande crisi iconoclasta ¢ il 17 gennaio del 730,
giorno dell'editto firmato da Leone Ill contro la venerazione delle immagini sacre, con la
conseguente decisione di fare abdicare il patriarca di Costantinopoli, che era invece
favorevole al culto delle immagini. Il culto delle immagini viene dunque bollato come
una vera e propria idolatria e dunque questo creava una lacerazione forte, accendendo
delle notevoli tensioni all'interno del mondo cristiano, soprattutto sul fondamento

teologico di suddette posizioni.

Il figlio di Leone Ill, Costantino V, decide di continuare nella linea iconoclasta
del padre e convoca il Sinodo di Hieria nel 754, sinodo che perd non fu riconosciuto
come ecumenico, anche per la mancanza di delegati da Roma. In questo Sinodo si
approva la linea iconoclasta dell'imperatore che aveva provveduto a fare arrivare ai
padri sinodali le proprie posizioni teologiche, insistendo sul fatto che l'unica vera
immagine e icona di Cristo che noi possiamo accettare nella Chiesa & I'Eucaristia. Non

si trattava percio di una posizione che poteva apparire priva di fede, totalmente avulsa



dalla dottrina della Chiesa; anzi, 'imperatore si presentava come un difensore in
qualche modo della dignita dell’'Eucaristia ed in nome di questa purezza presunta inizio
a togliere e demolire le icone. Gli oppositori invece alle istanze iconoclaste erano
principalmente monaci; ecco perché presto accadde che i monasteri cominciarono ad
essere confiscati, molti monaci vennero esiliati e molti altri vennero arruolati

nell'esercito imperiale.

Al Sinodo di Hieria, invece, i vescovi presenti non ebbero nulla da obiettare e
accolsero all'unanimita la teoria iconoclasta, cadendo cosi nell'eresia. Si approvo una
decisione non conforme alla dottrina della Chiesa, non conforme ai principi della fede

cattolica, nonostante I'argomentazione purista che veniva avanzata.

Il contesto dunque é il seguente: tutta la gerarchia locale della Chiesa prende una
posizione completamente eretica; e la prende su un punto che pare non essere affatto il
cuore della fede: stiamo infatti parlando di immagini sacre e non di sacramenti o delle

principali verita di fede.

Come mai allora vi sono tantissimi monaci che accettano di perdere il loro stato
monastico, facendo rischiare persino la fine del monachesimo in quelle zone
geografiche e accettando, in casi estremi, anche torture e pena di morte? La
storia della Chiesa ci insegna che ci sono delle cose che non sono primarie, ma che se
vengono sacrificate fanno cadere anche la fede sulle cose primarie.

In questa situazione, per alcune vicende politiche, questi imperatori erano anche
popolari e ben visti, in quanto capaci di difendere I'impero e per questo la furia

iconoclasta prese il sopravvento.

Al culto delle immagini si torno grazie all'avvento al trono imperiale della
moglie di Leone 1V, Irene, che, rimasta vedova, prese la reggenza e lavoro per la
ricostruzione del monachesimo, dei monasteri.

Il problema chiave rimaneva il Sinodo di Hieria, nel quale la decisione contro le immagini
sacre era stata presa da tutti i vescovi. L'unica strada fu di indire un nuovo concilio. ||
primo tentativo venne fatto nell'agosto del 787 con I'approvazione di Papa Adriano; vi fu
pero l'irruzione delle guardie imperiali ancora fedeli agli imperatori iconoclasti e con il
benestare di una parte dei vescovi, che evidentemente erano ancora dalla parte dei

vecchi imperatori.

Una seconda convocazione avvenne il 28 settembre del 787, non piu a
Costantinopoli, ma a Nicea. In questo secondo sinodo, rispetto al precedente, ci fu la

presenza dei legati pontifici, ci fu la presenza di diversi abati e monaci che erano stati



grandi difensori delle immagini sacre. E interessante vedere come, a parte 8 vescovi che
venivano dall'ltalia meridionale, tutti gli altri erano sostanzialmente vescovi che erano
stati iconoclasti. Qui ci fu un tentativo di mediazione, perché escludere tutti vescovi
iconoclasti avrebbe comportato non poter fare il sinodo. || compromesso fu quello di
non accettare tutti quei vescovi che non avevano abiurato e rigettato almeno
formalmente questa posizione e soprattutto non potevano partecipare quelli che si

erano resi colpevoli di aver perseguitato gli iconoduli.

Il sinodo in sostanza riabilito il culto delle immagini sacre. Eppure dopo il
secondo concilio di Nicea e nonostante questo concilio, quando diventa imperatore
Leone V (813-820) abbiamo il ritorno dell'iconoclastia. L'argomento principale era che il
culto delle immagini doveva essere permesso solo se ordinato dalla Bibbia; la
conclusione fu che la Bibbia non lo ordinava e di conseguenza il culto delle immagini fu

vietato nuovamente.

Il nuovo patriarca di Costantinopoli, Niceforo, si oppose; |'imperatore cerco di
trovare un compromesso appetibile, ovvero il seguente: che venissero tolte dalle
chiese quelle icone che erano collocate piu in basso, in quanto questo era un modo per
far sparire gli atti di venerazione che il popolo faceva davanti a queste immagini,

lasciando solo quelle piu alte, ritenendole una sorta di Vangelo raffigurato.

Niceforo capi il trucco che stava dietro a questa richiesta e rifiutd. Venne percio

deportato in Asia minore e I'imperatore lo sostitui con un patriarca di linea iconoclasta,
Teodoto Cassiteras, e indisse un nuovo sinodo, ovviamente contro il secondo concilio di
Nicea. Questo sinodo prese posizioni iconoclaste, ma accetto il compromesso suddetto

dell'imperatore.

Questa volta ad opporsi all'iconoclastia furono molti vescovi, in quanto i monaci
che nella prima crisi avevano combattuto l'iconoclastia erano stati fatti vescovi; mentre a
cedere all'iconoclastia questa volta furono molti monaci proprio, perché attirati dal
compromesso che non pareva cosi nocivo rispetto alla proibizione assoluta di venerare

le immagini.



Furono alcune vicende politiche ordinate dalla Provvidenza a far cadere
I'iconoclastia: Leone V venne assassinato, ci fu una fase di stallo, poi il ritorno degli
esiliati e tutta una serie di disgrazie politiche accadute alla linea imperiale che fecero
perdere terreno all'iconoclastia, fino a quando, Teodora, divenne imperatrice reggentee
con un nuovo sinodo, nell'843, si restauro definitivamente il culto delle

immagini.

Colpisce l'incredibile resistenza soprattutto del mondo monastico di fronte ad un
aspetto della fede “secondario” e di fronte a compromessi apparentemente ragionevoli
e accettabili. I| compromesso offerto da Leone V era di cambiare la prassi, ma dietro a
questo cambiamento della prassi c'era un'idea sbagliata, nonostante la sua apparenza

purista e spiritualista. E per questo motivo I'opposizione venne in parte fiaccata.

Dobbiamo vedere perd come da tutte queste situazioni la mano di Dio ha tirato
fuori la Chiesa, ha preservato la dottrina e ha salvato un monachesimo che

rischiava di sparire.



