BUSSOLA(?)QUOTIDI4

Direttore Riccardo Cascioli

IL RICORDO

Julien Ries e I'«chomo religiosus»

26_02_2013

Massimo

Introvigne

Persa tra il Conclave e le elezioni italiane rischia di passare sotto silenzio o quasi la
morte, avvenuta sabato scorso, del cardinale belga Julien Ries (1920-2013), un
antropologo di fama mondiale e uno dei maggiori e piu influenti intellettuali cattolici del

nostro tempo.

Ho conosciuto Julien Ries in circostanze molto particolari, in occasione del


https://www.brujulacotidiana.com/it/politica
/it/massimo-introvigne
/it/massimo-introvigne

rapporto sulle «sette» pubblicato dal Parlamento belga nel 1997 e delle relative
proposte di legge contro le «sette». Presentate agli ingenui come misure per fermare le
attivita di Scientology e di altri gruppi controversi - risultato, peraltro, mai conseguito -,
queste leggi offrono in realta a giudici mali intenzionati strumenti per accusare anche

istituzioni cattoliche di essere una «setta» e di manipolare i propri membri.

Il rapporto belga del 1997 elencava tra le «sette» la Famiglia spirituale «Das Werks»,
«L'Opera» - da non confondersi con I'Opus Dei -, una comunita maschile e femminile
fondata da Madre Julia Verhaeghe (1910-1997). Di questa comunita Julien Ries era
cappellano e portavoce, mentre chi scrive era impegnato a denunciare il carattere
raffazzonato e pericoloso per la liberta religiosa in genere del documento prodotto dal
Parlamento belga.

Ci trovammo dunque dalla stessa parte della barricata. E scoprimmo che dietro I'attacco
dei parlamentari all'Opera c'era un sacerdote ultra-progressista, don Rick Devillé, lo
stesso che avrebbe poi guidato la polizia nel 2010 a scoperchiare le tombe di due
cardinali sostenendo 'assurda tesi secondo cui i dentro i vescovi belgi avevano

nascosto documenti sui preti pedofili.

La battaglia contro le bufale sull’'Opera di don Devillé fu insieme comica, per il
carattere palesemente delirante di alcune accuse del sacerdote belga, e tragica, perché
un Parlamento lo prendeva sul serio e gli riservava ben dodici pagine di un suo rapporto
ufficiale. Ne nacque un rapporto di collaborazione e stima con Julien Ries, che riusci a
mantenere un atteggiamento bonario e pacato, finalmente apprezzato anche da una
stampa ostile, su una vicenda che pure lo faceva soffrire, e che trovo una felice
conclusione nel 2001 quando, nel quarto anniversario della morte di Madre Verhaeghe,
il beato Giovanni Paolo Il (1920-2005) approvo I'Opera come congregazione di diritto

pontificio.



Poco dopo venne I'11 settembre 2001, che mi offri nuove occasioni per
collaborare con Julien Ries su un tema che anche a lui stava a cuore, il fondamentalismo
islamico, e per incontrarlo diverse volte a Lovanio. Le conoscenze di Julien Ries in
materia di religioni erano, in effetti, enciclopediche.

Era nato ad Arlon il 19 aprile 1920 e aveva frequentato il seminario minore, poi quello
maggiore, a Namur, nella difficile situazione del Belgio in guerra e occupato dai tedeschi.
Dal 1945, 'anno in cui e stato ordinato sacerdote, alla morte & sempre stato legato
all'Universita di Lovanio, il grande centro della cultura cattolica in Belgio, dove e
diventato dottore in teologia con studi sul cristianesimo copto e sul manicheismo, poi

professore di storia delle religioni.

L'Universita lo ricorda anche per il lungo e faticoso lavoro di ricostruzione della
sua grande biblioteca dopo le devastazioni della Seconda guerra mondiale. La Santa
Sede lo chiamo come consultore presso il Pontificio Consiglio per il Dialogo
Interreligioso nel 1979, e Benedetto XVI, attento lettore dei suoi scritti, o cred cardinale
nel Concistoro dell'11 febbraio 2012.

Nel 2009 Ries aveva fatto dono della sua biblioteca privata e della sua corrispondenza
all'Universita Cattolica di Milano, cui - non meno che a Lovanio - era molto legato, e

dove si e costituito nel 2010 un «Archivio Julien Ries per I'Antropologia simbolica».

Ries rimarra nella storia degli studi sulle religioni come il fondatore
dell'antropologia religiosa in quanto disciplina autonoma. | suoi punti di riferimento
sono due storici delle religioni e antropologi non cattolici: Mircea Eliade (1907-1986) e
Gilbert Durand (1921-2012), quest'ultimo commemorato su queste colonne in occasione
della sua scomparsa avvenuta il 7 dicembre 2012.

Entrambi questi autori avevano esercitato un'influenza fondamentale perché alla
dimensione religiosa delluomo fosse riconosciuto quel ruolo che un’antropologia

positivista e anti-religiosa tendeva a negare.

Ries, pero, aggiunge una dimensione teologica e un solido ancoraggio insieme
storico e paleontologico. Studia la preistoria, le pitture rupestri e collabora con Yves
Coppens, il paleontologo francese reso famoso dalla scoperta nel 1974 di «Lucy»,
un‘ominide vissuta in Etiopia oltre tre milioni di anni fa. Ries elabora la teoria dell'<homo
religiosus» secondo cui 'uomo, fin dal suo emergere nella preistoria, si caratterizza per

la sua apertura ai simboli e al sacro e per la naturale religiosita.

La religione & dunque una caratteristica primordiale e ineliminabile dell'uomo,

il che rovescia completamente i presupposti dell'antropologia positivista degli inizi del



XX secolo e permette una critica radicale anche dello strutturalismo. In una delle ultime
interviste, il cardinale ha rivelato che fu dopo una corrispondenza con l'allora cardinale
Ratzinger che comincio a mettere al centro della nuova scienza che aveva fondato,

I'antropologia religiosa, le diverse nozioni dell’Aldila che si erano formate nella storia.

Anche la sopravvivenza dopo la morte, spiegava Ries, & un’idea che é presente fin
dalla preistoria e definisce 'uomo come tale. Tuttavia, non tutti i popoli hanno concepito
I'Aldila nello stesso modo. Per gli antichi Egizi - che affascinavano particolarmente il
cardinale belga - e per gli Etruschi I'Aldila € meraviglioso, mentre per le religioni
mesopotamiche antiche dopo la morte ci attendono lavoro e fatica.

Secondo Ries, queste distinzioni sono importanti perché rivelano i caratteri

fondamentali delle civilta che le hanno elaborate.

Il cardinale Ries lascia un’opera immensa, la cui edizione piu completa € in corso di
pubblicazione in lingua italiana, presso la casa editrice Jaca Book. E un messaggio di
speranza, che emerge in particolare dai suoi studi sul fondamentalismo islamico,
condotti soprattutto dopo I'1 1 settembre 2001.

Il fondamentalismo propriamente detto € estraneo all'<chomo religiosus» e non e
neppure un dato «tradizionale». Deriva invece dall'influsso di una certa modernita sulle
religioni: un influsso pericoloso, ma di cui le religioni possono e devono liberarsi. C'é
perd anche un fondamentalismo laicista - Ries lo aveva visto all'opera proprio nella
controversia belga sulle «sette» cui ho fatto cenno all'inizio -, da cui si potra uscire solo
accettando la verita, che la scienza antropologica oggi dimostra, secondo cui la

religiosita e la dimensione fondamentale e imprescindibile della persona umana.



