BUSSOLA(Y)QUOTIDIANA

Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA

SANTI DA LEGGERE / 17

Il Purgatorio di san Patrizio, anticipo del viaggio

dantesco

Giovanni
Fighera

Il patrono d'Irlanda

Patrono e apostolo d’Irlanda, San Patrizio &€ una delle figure piu affascinanti del

cristianesimo antico. Nato nella Britannia romana intorno al 385, figlio di una famiglia


https://www.brujulacotidiana.com/it/cultura
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera
/it/giovanni-fighera

cristiana e romanizzata, conobbe presto la durezza della vita: a sedici anni fu rapito dai
pirati irlandesi e venduto come schiavo nelle terre del Nord. Lj, tra pascoli solitari e
lingue sconosciute, maturd una fede profonda e un'intuizione decisiva: quel popolo che
lo teneva in catene non era rozzo né barbaro, ma portatore di una dignita tribale e di un
senso del sacro che lo colpirono.

Fuggito dopo sei anni di servitu e tornato in patria, sogno gli irlandesi che lo chiamavano
per nome: interpretd quella voce come una vocazione. Si formo in Gallia sotto la guida
di san Germano di Auxerre, abbraccio la vita monastica a Lérins, studio i metodi
missionari dei monaci italiani e, infine, fu consacrato vescovo per succedere a Palladio
nell'opera di evangelizzazione dell'lrlanda.

Con intelligenza e coraggio seppe conquistare la fiducia dei re locali, introdusse il
monachesimo, fondod diocesi e formo un clero autoctono, affrontando l'ostilita dei druidi
e le calunnie dei pelagiani. Mori nel 461, lasciando un’isola profondamente trasformata
e una memoria destinata a diventare leggenda. E in questo contesto di fede, visioni e
conversioni che nasce il racconto piu misterioso legato al suo nome: il Purgatorio di san

Patrizio.

La porta segreta dell’aldila: la nascita del Purgatorio di san Patrizio

Tra le storie medievali che hanno attraversato i secoli, poche possiedono la forza
visionaria del Purgatorio di san Patrizio, una cavita nascosta in un luogo deserto
d’Irlanda che, secondo la tradizione, Cristo stesso mostro al santo come varco verso
I'aldila. Chi avesse avuto il coraggio di entrarvi per un giorno e una notte, animato da
autentico spirito di penitenza, avrebbe potuto contemplare con i propri occhi le pene dei
malvagi e le gioie dei beati, tornando sulla terra purificato. Attorno a questa soglia
misteriosa, san Patrizio fece costruire una chiesa e un muro con una porta custodita dal
priore: un luogo di pellegrinaggio, timore e speranza, che attiro folle di penitenti e

genero racconti destinati a circolare per secoli.

Il cavaliere Owein: un viaggio tra visione e penitenza

Fra questi racconti, il piu celebre & quello del cavaliere Owein, protagonista del Tractatus
de Purgatorio Sancti Patricii composto da H. de Saltrey. L'autore ricorda che l'avventura
risale al tempo di re Stefano, mentre Matteo di Parigi la colloca al 1153. Owein narro la
sua esperienza al monaco cistercense Gilberto di Luda, che a sua volta la trasmise a
Saltrey: una catena di voci che ha permesso alla leggenda di giungere fino a noi.

Carico di peccati e deciso a riscattarsi, Owein affronta la prova come un'impresa
cavalleresca. | demoni tentano subito di bruciarlo su un rogo, ma falliscono; il cavaliere

attraversa poi una landa buia e desolata, sferzata da un vento che sembra trapassare il



corpo, preludio alle visioni terribili che lo attendono. Il suo viaggio si snoda attraverso
una sequenza di luoghi di pena che colpisce per la forza delle immagini e per la

sorprendente vicinanza con alcuni episodi della Commedia dantesca.

I campi della pena

Nel primo campo, Owein vede uomini e donne nudi, distesi a terra, mani e piedi confitti
al suolo con chiodi ardenti, che gridano «Parcel» e «Misererel» in un lamento miserabile.
E impossibile non pensare ai violenti contro Dio dell'lnferno dantesco, distesi sulla
sabbia infuocata, o agli ipocriti crocifissi al suolo nella bolgia XXIII: la postura dei corpi, il
pianto, la lingua sciolta dal dolore, persino il lessico sembrano risuonare da un testo
all'altro.

Nel secondo campo, le anime giacciono supine o prone, avvinghiate da serpenti, rospi e
draghi che affondano aculei infuocati nei loro cuori. La scena richiama da vicino la bolgia
dei ladri (Inferno XXIV-XXV), dove i serpenti mordono, stringono, trafiggono, e le anime
subiscono metamorfosi dolorose.

Il terzo campo mostra uomini e donne trafitti da chiodi ovunque, flagellati dai demoni; il
quarto e un regno di fuoco, dove i corpi sono sospesi a catene roventi, appesi per i
capelli o per le braccia, arrostiti, fritti, bruciati da uncini conficcati negli occhi e nelle
orecchie. Poi appare una gigantesca ruota di fuoco che trascina le anime in un moto
vorticoso: quando una meta sale, l'altra sprofonda nelle famme sotterranee.

L'edificio termale che segue & uno dei luoghi piu impressionanti: vasche ribollenti di
metalli liquidi in cui le anime sono immerse a diverse profondita, «fino alle sopracciglia»,
«alle labbra», «al petto», «alle ginocchia». La precisione anatomica con cui il Tractatus
descrive il livello dellimmersione trova un parallelo sorprendente nel Flegetonte
dantesco (Inferno Xll), dove i violenti sono immersi nel sangue bollente a livelli diversi,
dal ciglio ai piedi.

Infine, Owein scorge una montagna da cui scende un fiume di fuoco; sulla cima soffia un
vento gelido che precipita le anime nel fiume infuocato, unimmagine che ricorda
I'«astripeto regno» dantesco, dove vento e fuoco convivono in un equilibrio terribile.
L'ultima soglia & un pozzo da cui esce una fiamma nera e fetida: le anime vi cadono
come scintille. | demoni avvertono Owein che quella é la vera porta dell'Inferno, da cui

non si torna.

Echi danteschi: immagini, strutture e corrispondenze sorprendenti
Dopo tanto orrore, il cavaliere giunge davanti a un muro altissimo, con porte dorate e
un profumo soave che invade l'aria: € il Paradiso terrestre. Una processione solenne -

croci, ceri, palme, canti - lo accoglie. Due figure ecclesiastiche lo guidano su un monte



da cui si intravede una porta ardente, I'ingresso al Paradiso celeste. Una fiamma scende
dal cielo e tocca il capo di ciascuno: & il cibo di Dio, nutrimento eterno dei beati. Owein
vorrebbe restare, ma non gli € concesso. Purificato, torna indietro: i demoni non
possono piu toccarlo. Dopo quindici giorni di preghiera, parte per la crociata e, tornato
in patria, si fa servitore del monaco Gilberto, contribuendo alla costruzione di
un’abbazia.

Le somiglianze tra il Tractatus e la Commedia non si limitano alle immagini delle pene.
Anche la successione dei tormenti presenta analogie sorprendenti: nel Tractatus, Owein
incontra prima anime inchiodate a terra, poi anime assalite dai serpenti; nella Commedia
, Dante vede prima gli ipocriti crocifissi a terra (Inferno XXIll), poi i ladri avvolti dai
serpenti (Inferno XXIV-XXV). Ma il punto piu affascinante riguarda la macrostruttura del
Purgatorio: entrambi gli aldila comprendono una zona antistante, sette luoghi di pena e
un Paradiso terrestre con una processione simbolica. Certo, Dante compie una
rivoluzione: sottrae il Purgatorio al mondo sotterraneo, lo trasforma in una montagna
luminosa, introduce il contrappasso, i vizi capitali, la psicologia individuale, la teologia

tomista e la pratica della confessione.



