
Ora di dottrina / 192 – La trascrizione

Il Protovangelo – Il testo del video

CATECHISMO 11_01_2026

Luisella 

Scrosati

Continuiamo il nostro percorso di indagine in qualche modo contemplativa e anche di

studio di Maria Santissima. Come avevo accennato la scorsa volta, iniziamo una sezione

a cui dedicheremo qualche domenica, relativa alle profezie mariane nelle Sacre

Scritture. Questa presenza di Maria nell’Antico Testamento è un po’ il corollario del fatto

che Dio ha predestinato in un unico decreto Cristo con Maria: dove abbiamo la

https://www.brujulacotidiana.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/la-predestinazione-di-maria-il-testo-del-video


predestinazione di Cristo all’incarnazione redentrice, lì troviamo anche la Madre di Dio.

Dunque, noi abbiamo traccia di questa predestinazione eterna nei testi delle Sacre

Scritture.

E le Sacre Scritture, come già dicevamo in una precedente lezione sui principi della

mariologia, devono essere approcciate in quel loro senso pieno con cui la Chiesa le ha

sempre recepite e interpretate. Solo con questa modalità – e vedremo di volta in volta

che cosa essa significa – noi potremo cambiare la nostra percezione delle cose. Spesso,

infatti, soprattutto da parte dei protestanti, viene mossa un’obiezione di questo tipo:

“Ma se Maria è così importante come affermano i cattolici o una parte di loro, come

dovremmo dire oggi (perché nel mondo cattolico si è diffusa inspiegabilmente una

posizione di incomprensione della vastità, grandezza e profondità del mistero di Maria),

perché su di lei c’è pochissimo nelle Sacre Scritture?”.

Noi andremo a vedere che invece su Maria non c’è pochissimo, ma moltissimo

nelle Sacre Scritture. Ovviamente non stiamo dicendo che in ogni passo delle Sacre

Scritture sia presente il mistero di Maria, però potremo vedere che c’è una marcatissima

connotazione mariana delle Scritture e come Maria venga presentata o preannunciata in

alcuni snodi-chiave delle Scritture. Quindi, quello che noi stiamo cercando di fare, oltre

che fondare nei testi delle Scritture quello che sarà poi lo sviluppo della dottrina, è

un’operazione apologetica nel senso più bello e genuino del termine, per mostrare che

le Scritture parlano eccome di Maria; e questi testi fondano quelli che sono i grandi

dogmi pronunciati dalla Chiesa e che la Chiesa – preghiamo che lo faccia – potrà

pronunciarsi anche in futuro sulla dottrina relativa a Maria Santissima e al suo posto

nella storia della salvezza.

Cominciamo con una distinzione classica tra quelle che sono le profezie dirette e 

le profezie indirette. Cosa sono le profezie dirette? Sono quelle che indicano

direttamente nelle loro parole la figura di Maria Santissima; in esse la figura della

Madonna è annunciata direttamente tramite la parola profetica. E di questi testi, come

vedremo oggi, il più importante, che è il fondamento di tutti gli altri, è il Protovangelo

(Genesi 3, 15); vedremo poi il famoso testo del capitolo 7 di Isaia, «la vergine concepirà e

partorirà un figlio», e altri testi di questo tenore. Poi abbiamo le profezie indirette, che

non sono meno importanti, ma cambia la modalità di preannuncio; nelle profezie

indirette Maria è espressa tramite figure, cioè non mediante espressioni verbali che

parlano di lei, ma figure, che possono essere persone – persone che sono dei tipi che

anticipano Maria, pensiamo per esempio a Giuditta – oppure possono essere degli

oggetti, delle cose, oppure dei simboli. Il ventaglio è piuttosto ampio e spero di riuscire a

https://lanuovabq.it/it/i-principi-della-mariologia-il-testo-del-video


comunicarvi la ricchezza della presenza di Maria nelle Scritture.

Ora, iniziamo appunto a vedere questo testo fondamentale che è stato 

chiamato Protovangelo, cioè il testo di Genesi 3, 15; è la famosa profezia che Dio dà

subito dopo la caduta dei progenitori, quando maledice il serpente e pronuncia le

famose parole: «Io porrò inimicizia tra te e la donna, tra la tua stirpe e la sua stirpe. Ella

ti schiaccerà il capo, tu le insidierai il calcagno». Ci sono diverse versioni, ma

sostanzialmente questo è il testo. Questa profezia è un po’ la madre di tutte le profezie

veterotestamentarie su Maria Santissima e ne è come il fondamento, non solo perché è

la prima che appare seguendo la successione dei versetti e dei libri delle Scritture, ma

perché è proprio una sorta di archetipo di tutte le altre profezie.

Anzitutto c’è una particolarità evidente: a parlare è Dio stesso. Dio qui non parla

attraverso una mediazione, ad esempio per bocca dei profeti, ma è Lui stesso che parla,

che si esprime con queste parole. Secondo motivo di singolarità di questo testo è che

esso precede in qualche modo l’Antica Alleanza. Siamo nei primi capitoli del libro della

Genesi, quindi non abbiamo ancora l’alleanza con Mosè, non abbiamo ancora la

benedizione di Abramo, non abbiamo neppure la benedizione di Noè; siamo proprio alle

origini e dunque è un mistero che proprio per la sua collocazione indica la sua

destinazione universale, verso tutti gli uomini di tutti i tempi. Terzo aspetto: il testo di

Genesi 3, 15 dà un tono mariano a tutta la storia della salvezza. Perché trovare qui

immediatamente questa profezia, in questo punto strategico del primo libro delle

Scritture, del primo libro del Pentateuco, alle origini della storia umana, dopo la

creazione dell’uomo e della donna e la loro caduta, ci fa capire che tutta la storia che

seguirà, tutta la storia della salvezza sarà caratterizzata da questi tre personaggi che

vengono presentati in questa profezia: il serpente, evidentemente in azione

antagonistica, tentatrice; la donna; il seme della donna. Questi sono i tre protagonisti

della storia della salvezza, di cui uno sarà definitivamente sconfitto, mentre gli altri due

saranno i trionfatori e sconfiggeranno quel serpente che invece aveva vinto nel paradiso

terrestre a scapito del primo uomo e della prima donna. Questo è il grande quadro in

cui si colloca questo testo straordinario della Genesi.

Facciamo alcune considerazioni interpretative, perché questo è un testo che è

stato fortemente discusso quasi in ogni suo dettaglio, a volte in modo interessante,

costruttivo, altre volte un po’ meno; e non c’è da stupirsi: essendo il testo che parla della

sconfitta del serpente dà particolarmente fastidio alla “parte del serpente”, dunque è

ovvio che susciti una reazione di questo tipo, un tentativo di sminuirne in qualche modo

la portata. Vediamo dunque alcune di queste considerazioni interpretative. Non pochi



biblisti e teologi ritengono che la donna di cui si parla in questo testo non sia Maria

Santissima ma Eva, oppure, in Eva, la donna in generale; e ancora ritengono che il seme

di questa donna, la stirpe di questa donna sia l’umanità.

Un’altra questione riguarda il soggetto che schiaccia la testa al serpente: molti

ritengono che a schiacciare il serpente non sia la donna, ma il seme della donna;

dunque, secondo questa interpretazione, non è “ella” bensì “la stirpe”, “il seme” a

schiacciare il capo al serpente.

Partiamo dal magistero della Chiesa, perché noi stiamo facendo principalmente

delle catechesi che si rivolgono a cattolici che dunque dovrebbero avere un occhio di

riguardo verso il magistero ordinario della Chiesa, soprattutto laddove questo magistero

tende in qualche modo a ripetersi e confermarsi su alcuni dati. Quando noi andiamo a

vedere il magistero, troviamo che in non pochi testi strategici il versetto di Genesi 3, 15 è

inequivocabilmente inteso come un testo che riguarda il mistero di Cristo e di Maria

Santissima.

Un primo testo che mi sembra importante richiamare è quello della Ineffabilis 

Deus, cioè la bolla dogmatica che definì il dogma dell’Immacolata Concezione. In questa

bolla troviamo scritto che «la Santissima Vergine, strettamente e ineffabilmente

congiunta con Cristo, fu con Lui e per Lui l’eterna nemica del serpente velenoso, e lo

vinse pienamente schiacciandogli il capo con il suo piede immacolato». Più oltre, la

stessa bolla dice: «La Beatissima Vergine schiacciò il capo velenoso del crudelissimo

serpente, apportando così al mondo la salvezza». Cioè, per due volte, in questa bolla

dogmatica, il magistero ci indica che, nella lettura della Chiesa, è chiaro che quella

donna e quel seme sono Maria e Cristo. Ed è altrettanto chiaro che è Maria, con Cristo e

per Cristo, a schiacciare il capo del serpente con il suo piede immacolato. Dunque,

questa interpretazione non è un’interpretazione di qualche scrittore devoto, ma ha un

fondamento importante nel magistero della Chiesa.

In un’enciclica di papa Leone XIII, Augustissimæ Virginis Mariæ, c’è un riferimento,

neanche troppo implicito, a Gn 3, 15: «Al principio dei secoli, allorché a causa del loro

peccato i nostri parenti imbrattarono sé stessi e tutta la loro discendenza con una

macchia comune [il riferimento è al peccato originale], l’augusta Vergine Maria fu

costituita come arra della salvezza e della restaurazione futura». Cioè, Leone XIII ci dice

che quando viene commesso il peccato originale, e inizia questa propagazione degli

effetti della colpa su tutta la discendenza umana, lì, come pegno, arra di salvezza, viene

mostrata la Madonna per quella restaurazione che sarebbe venuta nella pienezza dei

tempi. Quindi il riferimento al Protovangelo non è letterale, ma è piuttosto chiaro ed



esplicito.

Leone XIII ha scritto veramente tante encicliche sulla Madonna e sul Santo 

Rosario; e veramente speriamo e preghiamo che il papa che porta il suo stesso nome,

Leone XIV, possa regalare alla Chiesa altri nuovi testi, ricchi della grande tradizione della

Chiesa per illuminare questo mistero bellissimo e salvifico della Madonna.

Ancora, san Pio X, nell’enciclica Ad diem illum, in cui tra l’altro parla anche

esplicitamente della Madonna come Corredentrice, dice così: «Noi sentiamo che ella è

quella Vergine potentissima che con il piede verginale schiacciò il capo del serpente

infernale». Ancora una volta troviamo dunque un testo molto esplicito.

Un altro testo importante è l’enciclica Divini Redemptoris, di papa Pio XI, che

conferma questa lettura, dicendo che «l’Immacolata Madre di Dio, come un giorno

schiacciò il capo del serpente infernale, così è sempre un presidio sicurissimo». L’ultimo

testo che voglio citarvi – ma potremmo proseguire perché ci sono anche testi di san

Giovanni Paolo II che parlano di questo, abbiamo fatto necessariamente una sintesi – è

la costituzione apostolica Munificentissimus Deus, che proclama un altro grande dogma,

quello dell’Assunzione di Maria Santissima al Cielo. In questo testo noi troviamo che

papa Pio XII conferma che «Maria Santissima, strettissimamente congiunta quale nuova

Eva al nuovo Adamo in quella battaglia contro il nemico infernale che, com’era predetto

nel Protovangelo, si sarebbe conclusa con una pienissima vittoria sul peccato e sulla

morte (…)», eccetera. Cioè, il testo ci dice chiaramente che il Protovangelo parla del

nuovo Adamo e della nuova Eva, di Cristo e di Maria, parla di una battaglia e di una

vittoria; è un testo importante, questo di Pio XII, perché richiama la struttura della 

Ineffabilis Deus ma la mette a fondamento di quest’altro dogma, l’Assunzione di Maria.

Perché? Che cos’è in fondo l’Assunzione della Madonna al Cielo? Non è altro che la

vittoria di Maria Santissima non solo sul demonio e sul peccato – da cui l’Immacolata

Concezione – ma anche sulla morte. Il peccato originale, che nasce dal cedimento alla

seduzione del maligno, comporta il peccato e con esso la morte. Quindi nell’Assunzione

noi abbiamo la vittoria sull’ultimo nemico che, come dice san Paolo, è la morte: un

nemico che è già sconfitto in Cristo e nella Madonna, perché entrambi sono stati

profetizzati come coloro che dovevano schiacciare la testa al serpente e dunque non

potevano minimamente essere sporcati o assoggettati all’opera del tentatore né nel

peccato né nella morte. Sebbene Cristo sia morto e, probabilmente, anche Maria

Santissima, quando parliamo di morte qui parliamo del frutto della morte, cioè di quella

separazione dell’anima dal corpo dove il corpo viene consegnato alla terra: la vittoria

definitiva sulla morte è la risurrezione della carne che non morirà più. Questo lo



vediamo già nel mistero dell’Ascensione di Cristo al Cielo e dell’Assunzione di Maria.

Quindi, questi sono alcuni testi che è importante conoscere per comprendere come

la Chiesa interpreti il testo di Gn 3, 15 quali prefigurazione di Cristo e di Maria, come i

personaggi lì indicati sono chiaramente Cristo e Maria e come la Chiesa legittimi

l’interpretazione secondo cui a schiacciare la testa del serpente è direttamente Maria

Santissima, evidentemente con Cristo e in Cristo.

Ancora, la Chiesa legittima questa interpretazione nella liturgia: per esempio,

nella festa dell’Immacolata Concezione, alcune antifone del rito antico legittimano

questa interpretazione. L’antifona al Benedictus nel giorno della solennità

dell’Immacolata riporta precisamente il Protovangelo: «Ait Dominus Deus ad serpentem: 

inimicitias ponam inter te et mulierem, et semen tuum et semen illius: ipsa conteret caput 

tuum, alleluia  ̶  Disse il Signore al serpente: Porrò inimicizia fra te e la donna, fra la tua

stirpe e la sua: essa ti schiaccerà la testa, alleluia». Nell’antifona ai secondi vespri si

contempla in qualche modo il mistero dell’Immacolata; ricordiamoci sempre che la

liturgia è la presenza del mistero non il ricordo, perciò molto spesso nelle antifone ai

secondi vespri troviamo il termine hodie, cioè “oggi”, seguita dal mistero che si sta

celebrando liturgicamente. Il terzo hodie di questa antifona, dice così: Hodie contritum est 

ab ea caput serpentis antiqui, cioè «oggi è stato schiacciato da lei il capo dell’antico

serpente», con riferimento esplicito al Protovangelo e alla sua realizzazione

nell’Immacolata Concezione; questo concepimento immacolato schiaccia la testa del

serpente che non può nulla nei confronti di Maria Santissima. Dunque, vedete come la

Chiesa nel suo magistero e nella sua liturgia – e gli esempi potrebbero continuare –

conferma questo tipo di lettura.

Un tipo di lettura che troviamo ed è fondato in molti Padri della Chiesa. Anche

qui è stato obiettato che la maggior parte dei Padri non dà questo tipo di

interpretazione; il che è anche vero, ma ciò non pone un problema, nel senso che molti

Padri danno un’interpretazione morale di questo testo, altri danno un’interpretazione

cristologica; cioè danno due interpretazioni che non escludono quella mariologica, che

pure troviamo nei Padri. Cioè, i Padri, soprattutto quando interpretano le Scritture,

hanno approcci molto diversi: abbiamo dei Padri più marcatamente morali nella loro

interpretazione dei testi, altri che si distinguono più per la loro interpretazione

tipologica; e nell’interpretazione cristologica non è esclusa ma è fondata quella

mariologica. Quindi il fatto che non tutti ne parlino non è un problema, evidentemente.

Sono stati contati almeno 12 Padri – dunque non sono pochi – che danno 

un’interpretazione mariologica. Ricordiamo per esempio sant’Ireneo, sant’Efrem il



Siro e san Leone Magno. A questi va aggiunta la versione della Vulgata, cioè la versione

latina delle Sacre Scritture ad opera di san Girolamo. Quando san Girolamo fa

riferimento a chi schiaccerà la testa del serpente, usa come pronome ipsa, mentre nella 

Vetus Latina, cioè nella più antica traduzione in latino delle Scritture, nella Settanta, che

traduce in greco il testo ebraico, il pronome era ipse, quindi al maschile. Ma san

Girolamo usa ipsa, al femminile. Il che fa capire che anche san Girolamo vedesse in

questo testo una prefigurazione di Maria Santissima.

Ora, una piccola precisazione su questo fatto. Il testo ebraico ha un pronome

maschile o uno femminile? La Settanta, cioè la versione in greco dell’Antico Testamento,

e la Vetus Latina riportano qui un pronome maschile, mentre la Vulgata appunto riporta

un pronome femminile. Abbiamo anche alcuni Padri, come sant’Ireneo, che,

anteriormente alla versione di san Girolamo, usano il femminile, quindi attribuiscono

questo pronome a Maria Santissima. Com’è la situazione? Quando uno va a vedere il

testo ebraico si accorge che c’è un pronome maschile. Allora si potrebbe dire che è

sbagliata l’interpretazione al femminile? No. In realtà, in una interessante grammatica

dell’ebraico biblico (cf. Paul Joüon, Grammaire de l’hébreu biblique, Pontificio Istituto

Biblico, 1947, 39c) si può notare come nel Pentateuco numerose volte lo stesso

pronome maschile venga letto e interpretato anche come un pronome femminile.

Dunque, questa ambivalenza del testo ebraico ha molto probabilmente dato origine a

questi due filoni, il che a buon conto non sono propriamente contrapposti tra loro,

perché questo schiacciare la testa al serpente – che è evidentemente l’opera congiunta

della donna e della sua stirpe – può essere attribuito alla stirpe direttamente o alla

mediazione della donna; non c’è una contraddizione insanabile su queste due

interpretazioni, che nella storia della Chiesa hanno entrambe una loro legittimità, ma nel

magistero della Chiesa noi vediamo che questo testo attribuisce alla Madonna il ruolo di

schiacciare la testa al serpente.

Non solo, c’è anche la tradizione iconografica. Anche la tradizione iconografica,

quando si reitera, esprime anche il sensus fidelium: sono innumerevoli le immagini che

rappresentano la Madonna nell’atto di schiacciare la testa al serpente o al drago. Quindi,

con buona pace, non si può pensare di eliminare l’interpretazione del magistero, della

liturgia, della tradizione iconografica in nome dell’interpretazione di un pronome tra

l’altro non decisiva e non esclusiva. Dunque, ci atteniamo a questo filone che ha dei

fondamenti.

L’ultima considerazione che volevo fare per oggi è questa: perché la donna di cui si

parla nel Protovangelo non può essere Eva? La scelta che fa il magistero, l’applicazione



della liturgia, l’interpretazione data da alcuni Padri, la tradizione iconografica, sono

basate su nulla? Su un sentimento? No, ci sono delle ragioni. Quella donna non può

essere Eva anzitutto perché per Eva – riprendiamo per esempio la Lettera ai Romani, al

cap. 5, dove è evidente che san Paolo presenta la caduta come l’emblema della sconfitta

contro il serpente, non della vittoria – non c’è una lettura nell’Antico Testamento, nella

tradizione rabbinica, da cui san Paolo attinge, che abbia mai indicato Eva come colei che

avrebbe vinto il serpente, che si sarebbe riscattata dalla caduta. Inoltre, il verbo è al

futuro: «Ella ti schiaccerà il capo». Dunque, mostra un evento che doveva ancora

avvenire. E poi perché il senso cristologico, che è fortemente fondato in questo testo,

come troviamo in moltissimi Padri, in cui il seme, la stirpe si riferiscono a Cristo, trascina

con sé quello mariologico perché Cristo è il seme certamente non di Eva. E il parallelo

Adamo-Cristo, sempre in questa ottica, ci fa capire che c’è pure un secondo parallelo:

Eva-Maria. Dunque, ci sono degli elementi che ci portano a ritenere come non fondata

l’interpretazione secondo cui quella donna sarebbe Eva. Tra l’altro è un’interpretazione

che sostanzialmente non si trova nei Padri, nella Chiesa, nel suo magistero, nella sua

liturgia.

La prossima volta torneremo su questo aspetto e vedremo una cosa importantissima

e cioè che anche il Nuovo Testamento interpreta il testo del Protovangelo in senso

mariano. E poi vedremo le conseguenze di questa interpretazione.


