%
BUSSOLA({#)QUOTIDIANA

Direttore Riccardo Cascioli FATTI PER LA VERITA

Ora di dottrina / 193 - La trascrizione

Il Protovangelo (Il parte) - 1l testo del video

Luisella
Scrosati

Proseguiamo quanto abbiamo iniziato domenica scorsa e cioe il commento del

Protovangelo, il passo di Genesi 3, 15 che preannuncia la donna e il seme della donna
che schiacceranno il capo del serpente. L'altra volta abbiamo introdotto il tema delle
profezie mariane nell’Antico Testamento e abbiamo gia visto diversi tematiche che

riguardano questo particolare testo del Protovangelo. In particolare abbiamo visto che


https://www.brujulacotidiana.com/it/catechismo
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
/it/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/il-protovangelo-il-testo-del-video

I'interpretazione che ne danno il magistero e la liturgia della Chiesa e piuttosto chiara,

inequivocabile.

Oggi facciamo un passo ulteriore andando a vedere come il Nuovo Testamento
stesso ne da un'interpretazione mariologica e chiaramente cristologica; l'interpretazione
mariologica non esclude quella cristologica, ma la presume perché la mariologia &
fondata sulla cristologia. Il primo testo da prendere in considerazione lo troviamo nel
capitolo 4 della Lettera ai Galati, dove san Paolo scrive di Cristo «nato da donna, nato
sotto la legge» (Gal 4, 4). Quel «nato da donna», ex muliere, non deve essere liquidato
come una semplice indicazione per cui Gesu € nato da una donna, perché questo
termine, “donna”, in un contesto com’era quello giudaico, di Gerusalemme, della
Terrasanta e anche dei giudei della diaspora, richiama un testo importante, che anche
nella tradizione rabbinica viene in qualche modo visto come l'anticipazione del Messia
che sarebbe nato da donna. Dunque, questo testo della Lettera ai Galati & un
riferimento a Genesi 3, 15,: come era stato profetizzato, il Messia nasce da donna e
nasce sotto la legge. Si tratta dunque di un breve testo che pero da un’indicazione del

modo con cui san Paolo interpreta Gn 3, 15.

Nei Vangeli abbiamo molto di piu. || primo testo, famosissimo, da considerare &
quello dell’Annunciazione. Siamo al cap. 1 del Vangelo di san Luca. E un testo del quale
molto spesso trascuriamo la dimensione di lettura e di rinvio al Protovangelo. E
interessante la sua collocazione: non siamo solo all'inizio del Vangelo di san Luca, ma
siamo anche all'inizio della Redenzione. Dunque, come nella Genesi eravamo all'esordio
della caduta, qui siamo all'esordio della riparazione della caduta. E non e un caso che
ritroviamo gli elementi del cap. 3 della Genesi, in particolare del racconto della caduta
dei progenitori, in modo rovesciato. In che senso? Se andiamo al testo della Genesi, noi
troviamo un angelo decaduto che intavola un colloquio con la donna, la prima donna,
Eva; € un dialogo che porta alla caduta e che si conclude con il consenso dato da Eva, la
quale “media” poi la caduta di Adamo; & con I'atto di Adamo che il peccato si trasmette
all'umanita. Quindi abbiamo questi elementi: un angelo, una donna, un dialogo e il

consenso dato dalla donna.

Nel Vangelo di san Luca, troviamo un angelo - questa volta un angelo di luce,
I'’Arcangelo Gabriele -, una donna, un dialogo tra i due, che questa volta perd non parla
della caduta bensi della riparazione della caduta, della redenzione e che si conclude con
il consenso dato da Maria. Il testo del Vangelo di Luca si conclude in maniera quasi
tranchant, con Maria che da la sua nota risposta, «eccomi, sono la serva del Signore, si

faccia di me secondo la tua parola» (Lc 1, 38); e 'evangelista aggiunge: «E I'angelo parti



da lei». Dunque, il testo si conclude con questo consenso. Ed & interessante anche
questo parallelo rovesciato perché nel dialogo tra 'angelo decaduto, I'angelo delle
tenebre, ed Eva, si parla di come 'uomo possa divenire Dio, senza la grazia di Dio. Qual
invece il contenuto dell’Annunciazione? Come Dio possa divenire uomo; e come l'uomo,
con la grazia che proviene dalllncarnazione, possa divenire Dio. Ma la, nella Genesi, &
'uomo che vuole farsi Dio; qui, nel Vangelo, & Dio che vuole farsi uomo per riparare la

caduta.

Dunque, &€ un parallelo molto forte, molto chiaro, dove san Luca ci dice in pratica
che qui, nel Vangelo, € contenuta la riparazione di quell’evento descritto dalla Genesi:
nel testo dell’Annunciazione abbiamo la realizzazione di quella profezia sulla donna che

avrebbe schiacciato il capo del serpente.

Abbiamo un altro elemento che ci fa capire il parallelo: Eva & una donna vergine,
non ha ancora conosciuto uomo. Qui, nel Vangelo, abbiamo Maria che e vergine, che
non conosce uomo. Dunque, i rimandi sono molti e ci consegnano questo aspetto molto
chiaro: non solo I'obbedienza di Maria ripara la disobbedienza di Eva, il consenso di
Maria ripara il consenso peccaminoso di Eva; ma abbiamo anche il senso che qui e
presente quella Donna con la cui stirpe si sarebbe schiacciato il capo del serpente, cioé

si sarebbe dato inizio e compimento alla redenzione degli uomini.

Ancora piu chiaro ed esplicito é il riferimento che troviamo nel Vangelo di
Giovanni, in particolare quei due passaggi chiave in cui si parla della Donna: l'episodio
delle nozze di Cana (2, 1-12) e il noto passaggio di Maria sotto la croce (19, 25-27).
Partiamo da Cana. A Cana noi troviamo ancora una volta il rovesciamento di quello che
accadde con la prima donna. L'utilizzo del termine “donna” nel Vangelo di Giovanni,
dunque Gesu che chiama la Madre “donna”, non e un segno di disprezzo e di distanza,
com’e stato sostenuto con estrema avventatezza e superficialita, ma e Cristo, Dio Figlio,
che riecheggia la voce di Dio in Genesi 3, 15. Ciog, Cristo, che é Dio, era presente in Gn 3,
15: era Lui, il Verbo di Dio, che preannunciava la nuova Eva, la donna. E qui € sempre
Lui, incarnato, che annuncia la Donna e la addita ai presenti: la Donna che & Maria. Altro
che prendere le distanze da Maria... qui Gesu da una rivelazione straordinaria della

figura di Maria Santissima.

Ora, cosa aveva fatto Eva? Aveva mediato il peccato, dal serpente ad Adamo; lei ha
esercitato una mediazione decisiva. Cosa fa Maria a Cana? Non a caso siamo al principio
dei segni. Il Vangelo di Giovanni € il Vangelo dei segni. Ebbene, il primo, il principio dei
segni che cosa rivela? Rivela una mediazione decisiva di Maria nei confronti di Cristo,

della nuova Eva nei confronti del nuovo Adamo, e lo si comprende da questa precisa



indicazione che € la parola “donna”. Dunque, abbiamo Cristo, la cui ora non € ancora
venuta perché attende la mediazione della Donna; cioe, come I'ora della caduta ha
atteso, tristemente, la mediazione della prima donna, cosi I'ora della salvezza, l'inizio dei
segni attende la mediazione della nuova Eva. Vedete che quello delle nozze di Cana & un

testo di una densita straordinaria.

Non a caso, il titolo “donna” ritorna sul Calvario, cioé nel momento in cui il diavolo
subisce la sconfitta definitiva. Li, Giovanni, nel cap. 19, ci presenta la realizzazione della
profezia della Genesi. Li abbiamo la Donna e il suo seme che schiacciano la testa del
serpente in modo definitivo. Bisogna capire questo criterio importantissimo: ogni passo
delle Scritture deve essere letto nell'insieme delle Scritture e nella loro risonanza e
interpretazione all'interno della Tradizione della Chiesa, che si esprime nei Padri, nella
Liturgia, nel Magistero. Se fate una somma tra questa lezione e la precedente, per quel
poco che ho potuto trasmettervi, vedete questa consonanza interna delle Scritture, delle

Scritture e della Tradizione, delle Scritture e del Magistero.

Prima di proseguire, una piccola annotazione sull'indicazione di Maria come
donna, che riprende quel termine “donna” del libro della Genesi. Nel racconto della
creazione, la donna viene chiamata “donna” perché viene dall'uomo. In ebraico, ish &
'uomo e isha e la donna: isha viene appunto da ish. Questo & importantissimo perché ci
fa capire che la donna, la donna archetipo, cioé la Madonna, la Santissima Vergine, &
sempre relativa al primo uomo, cioé al nuovo Adamo: ¢ lei che viene da Lui, nel senso
che Cristo e il Verbo eterno che crea, nell'opera trinitaria, Maria Santissima, e a lei
trasmette tutte le prerogative che la Madonna ha e che vedremo nelle prossime
catechesi. Dunque, Maria e quella che ¢, in virtu di Cristo, grazie a Cristo. Eppure, Cristo
viene da lei come ogni uomo viene dalla madre; & importante perché questo dettaglio,
“donna”, isha che viene da ish, permette di tagliare la testa al toro a tutte quelle speciose
obiezioni per cui si dice “ah, voi fate della Madonna una nuova redentrice, una nuova
salvatrice, in una redenzione parallela...”. Fin dalla comprensione di questo termine, noi
vediamo che non & cosi perché la donna viene dall'uomo, Maria viene da Cristo. Quindi

anche questo dettaglio ha la sua importanza.

Adesso concludiamo mettendo in risalto alcuni elementi fondamentali del
Protovangelo. Ci siamo soffermati per due catechesi su questo testo perché & un testo
fondativo, & in qualche modo la base di tutte le profezie seguenti ed e lo sfondo con cui
leggere con maggiore ricchezza anche i testi del Nuovo Testamento. E un testo che ha
gia in nuce veramente tutto il mistero di Maria. E che cosa vediamo nella lettura

mariologica e cristologica di questo testo di Genesi 3, 15?7 Vediamo anzitutto che nella



predestinazione di Cristo c'@ Maria: c'eé questa donna che trascende in qualche modo
tutta la realta creata, tutta la storia seguente, tutta 'umanita. Cioe, emerge insieme a
Cristo con un primato unico, singolare, perché lei viene preannunciata mentre viene
preannunciata la salvezza, che sarebbe stata portata da Cristo. Quindi gia qui si capisce
che la Madonna non & una donna comune, non € una “grande santa”: € qualche cosa di
piu, appartiene a un altro ordine; € una creatura, si, ma al di sopra di tutte le creature.
Appartiene a quel particolare ordine che ruota attorno allo straordinario mistero ed

evento dell'incarnazione redentrice del Verbo.

Secondo rilievo piuttosto chiaro: qui la donna viene presentata come madre
perché c'e un seme, una stirpe che viene da lei; quindi, questa donna &€ madre. La sua
identita caratteristica, in questa profezia originaria e fondamentale del libro della
Genesi, e quella della maternita. Ed € una maternita nei confronti del suo seme che e
chiaramente Cristo Redentore, nato da donna, come diceva san Paolo; ed € una
maternita anche verso i redenti. Dunque, una maternita che lei esercita nei confronti di
Cristo e di quelle che sono membra del corpo di Cristo. Dunque, la caratteristica
fondamentale che emerge da Gn 3, 15 é la maternita di Maria, nei confronti di quel
seme e di tutti coloro che saranno legati, innestati in questa vite che e cresciuta da
questo seme originario. L'immagine della vite € presente nel Vangelo di san Giovanni,

che richiama l'importante immagine veterotestamentaria della vite stessa.

In questo testo vediamo un rovesciamento della dinamica della caduta di Eva. E
come abbiamo fatto notare, spiegando I'episodio delle nozze di Cana raccontato dal
Vangelo di Giovanni, Maria non é soltanto Madre del Redentore, ma in qualche modo &
parte di questa opera con cui viene schiacciata la testa del serpente. E lo stesso san
Giovanni ci mostra il momento chiave di questa sua partecipazione a questa opera, che
e ai piedi della croce, sul Calvario. Quindi noi abbiamo una donna che non & solo madre
del seme, ma ¢ ella stessa partecipe di quell'opera; da qui la bellissima, e secondo me
provvidenziale, ambivalenza del pronome (di cui parlavo domenica scorsa) riferito a chi
schiaccera il capo al serpente, che alcuni traducono con il maschile (percio riferendolo al
seme, a Cristo), e altri, altrettanto legittimamente, lo traducono al femminile, riferendosi
a Maria. Questo a dire che lei partecipa all'azione di Lui nello schiacciare il serpente. E
per certi versi dire I'uno o dire l'altro € indicazione della comunione di questa opera, che
chiaramente compete realmente prima al Redentore e, nel Redentore, alla

Corredentrice.

Poi troviamo un altro aspetto molto importante. Si parla del seme della donna.

Non si parla, riferendosi a Cristo, del seme delluomo. Ciog, Cristo é definito come il



“seme della donna”, la stirpe della donna. Non c'e sullo sfondo alcuna figura maschile di
cui Cristo e stirpe; e quindi qui e fondato velatamente, ma non arbitrariamente, il
mistero della maternita verginale di Maria. Qual & la considerazione che volevo fare?
Non possiamo pensare di trovare in questo testo un trattato di mariologia, pero
troviamo appunto dei semi, i quali gettati nella terra buona, che & la terra della Chiesa
ispirata e fecondata dallo Spirito Santo, danno l'albero dei grandi dogmi della grande
dottrina mariana. Il seme & gia li ed e riconoscibile. Certamente, per riconoscere un
seme rispetto al suo albero ci vuole un occhio specialistico, pero siamo avvantaggiati dal

fatto che noi gia vediamo l'albero e quindi e piu facile riconoscere il seme.

Altro aspetto. Questa donna viene presentata come costituita da Dio stesso in
una inimicizia perpetua e completamente antagonista col serpente. Tra lei e il
serpente non c'e la benché minima comunione, non c'e€ neanche 'ombra di un tentativo
di collaborazione, di dialogo: c'e una inimicizia radicale, definitiva, perpetua, eterna. E
questo e stato giustamente interpretato dalla Chiesa come un aspetto fondamentale del
dogma dell'lmmacolata Concezione, per dire che non c'€ mai stato un momento in cui il
serpente abbia avuto la possibilita di una vittoria su di lei, neanche momentanea,
neanche parziale. E 'lmmacolata significa proprio questo fatto: la sottrazione totale
della Madonna a qualsiasi influenza del serpente, fosse anche solo quella che viene
ereditata dalla discendenza di Adamo ed Eva. Dunque, questa inimicizia fonda il senso

dell'lmmacolata.

Questa lotta, questo schiacciare il capo é anche il segno di una vita condotta da Maria
Santissima nella pienezza della grazia e culminata con la vittoria sulla grande
conseguenza che il peccato originale causato dal demonio ha provocato all'umanita, che
é la morte, nel senso del corpo che soggiace alla morte: lei, con Cristo, vince anche
questo aspetto nella sua assunzione al Cielo. Dunque, si capisce perché Pio Xl utilizzi
questo testo della Genesi anche in riferimento al dogma dell’Assunzione, che ¢é il trionfo
definitivo di colei che ha combattuto insieme a Cristo il serpente e di cui é stata
preannunciata, nel Protovangelo, questa inimicizia e lo schiacciare il capo allo stesso

serpente.

Quindi nel Protovangelo abbiamo tutti gli elementi necessari su Maria. Abbiamo
il seme, che € un seme buono, vero, sano, puro, autentico. Un seme di che cosa? Della
predestinazione eterna di Maria, ; della maternita
divina, che e il fondamento di tutti i dogmi mariani e che ci da la grande peculiarita di
Maria; della sua verginita perpetua, altro dogma; della sua cooperazione alla

redenzione, che e la verita della corredenzione di Maria - che noi auspichiamo diventi


https://lanuovabq.it/it/la-predestinazione-di-maria-il-testo-del-video

presto dogma - e del suo ruolo di mediazione; della sua immacolata concezione; della
sua assunzione al Cielo. Nel Protovangelo abbiamo tutto questo. Capite come in questo
testo domina l'idea della battaglia, dello scontro e della vittoria, e dunque non é errato
ritenere che questo testo fondi proprio la partecipazione della Madonna alla grande
battaglia ingaggiata da Cristo contro il demonio, il peccato e la morte. Vittoria che si
chiama redenzione, che € una liberazione dalla tirannia del demonio, dalla tirannia del
peccato e della morte, perché tutti noi sappiamo che risorgeremo, il nostro corpo

risorgera. E questa partecipazione [vincente] a questa battaglia si chiama corredenzione.

La prossima volta vedremo un altro testo chiave, un‘altra profezia diretta, famosa,
che & la profezia di Isaia 7, 14: La vergine concepira e dara alla luce FTEmmanuele. E un
altro testo la cui interpretazione & soggetta a molte contestazioni. Noi vedremo tale
testo, nel suo contesto, nel suo senso letterale; e vedremo la sua interpretazione nella

Chiesa e i suoi rimandi nel resto delle Scritture, in particolare nel Nuovo Testamento.



