MODIFICA DISCUTIBILE

Il Padre Nostro: eppure Dio non abbandona mai

28_11_2020

Rocco

Quaglia

S

Nel Padre Nostro, la preghiera insegnata da Gesu, I'invocazione rivolta a Dio «non
indurci in tentazione» & modificata con la traduzione «non abbandonarci alla
tentazione». Si dice che sia piu appropriata. La nuova versione sara ufficialmente
introdotta la prima domenica di Avvento, il 29 novembre. Questa traduzione, dunque,

viene ritenuta maggiormente fedele sia alle intenzioni che Gesu voleva esprimere sia al


https://www.brujulacotidiana.com/it/ecclesia
/it/rocco-quaglia
/it/rocco-quaglia

testo originale greco. Il termine “indurre”, dal latino inducere, suggerirebbe al fedele che
Dio voglia spingerlo a cadere in tentazione. Superfluo precisare che i vescovi italiani
hanno risposto alle indicazioni di papa Francesco, il quale in piu occasioni aveva

manifestato il proprio pensiero su questo passo.

La richiesta rivolta al Padre Nostro di «non indurci in tentazione», pertanto,
sarebbe dissonante rispetto al Dio amorevole di Gesu, facendolo apparire un tentatore.
Al contrario, 'espressione: «Non abbandonarci alla tentazione», salverebbe Dio,
restituendogli - dopo duemila anni - il suo volto paterno e misericordioso, sempre

pronto a soccorrerci e a liberarci dalle tentazioni.

Nessun cristiano che conosca la Bibbia crede che Dio possa tentarlo, poiché nella
Lettera di Giacomo e scritto: «Nessuno, quando e tentato, dica: Sono tentato da Dio!»
(1,13). Non si puo, dunque, non essere d'accordo con il papa, che scrive: «<Sonoio a
cadere, non & Lui che mi butta nella tentazione per poi vedere come sono caduto. Un
padre non fa questo, un padre aiuta ad alzarsi subito. Chi ci induce in tentazione e
Satana» (Quando pregate dite: Padre nostro. Papa Francesco, Libreria Editrice Vaticana,
2017, p. 94). Tuttavia, non si puo essere d'accordo con lui quando afferma che “non

indurci in tentazione” non sia una buona traduzione.

Vediamo in primo luogo la struttura del testo greco: kal p0 edogveyklg Oulg €0g

TELpacpov. Letteralmente: “e non introdurre noi in tentazione”.

Il verbo eloevéyk[iga elopspw (eisféro), nel Vocabolario Rocci, ha i seguenti significati:
porto, reco, metto dentro, introduco, trasporto. Una traduzione che modifichi il senso
specifico di questo verbo usato da Gesu e dunque interpretativa e non corrispondente
al testo. A questo punto dovremmo forse chiederci se non ci sfugga qualcosa, prima di
alterare il senso delle parole del Signore. Se cominciamo a cambiare le parole dei
Vangeli tutte le volte in cui qualcosa non € in linea con quel che noi pensiamo di Dio,
potremmo fare la fine di quei discepoli che non comprendendo le parole del Signore
hanno smesso di seguirlo. Dico subito che per rendere il testo piu chiaro sarebbe

bastato cambiare non il verbo ma la parola “tentazione” con la parola “prova”.



Il termine peirasmos, che ¢ sempre stato tradotto con “tentazione”, ha i seguenti
significati: prova, esperienza, esperimento, tentazione, sollecitazione. Scegliendo “prova”,
invece di “tentazione”, il senso della frase cambia. In italiano la parola tentazione, che &
pur sempre una prova, assume una valenza negativa. Tentare qualcuno significa fare in
modo che faccia qualcosa di male. Giacomo, infatti, nella sua lettera sta dicendo:

“Quando qualcuno é tentato dal male, non pensi a Dio come un tentatore”.

Nel caso del Padre Nostro, Gesu non dice certamente: “Non tentarci con il male”, ma
semplicemente: “Risparmiaci la prova”. Ma di quale prova si sta parlando? Intanto &
doveroso dire che Dio prova tutto quello che crea. Egli prova gli angeli; prova la luce: «E
vide che la luce era buona» (Genesi 1,4); prova l'intera creazione: «E Dio vede tutto
quello che aveva creato, ed ecco, era molto buono» (Genesi 1,31). Inoltre prova la fede
di Abramo e la fede di ogni credente (Prima lettera di Pietro, 4,12). Persino Gesu e
provato all'inizio del suo ministero (Luca 4,1-2). |l testo greco dice che fu condotto nel
deserto sotto l'azione dello Spirito, dove fu tentato (o messo alla prova) dal diavolo. Per

finire anche gli apostoli furono vagliati come si vaglia il grano (Lc 22,31).

Sono prove che non intendono indurre al male, ma a promuovere una maggior
fiducia in Dio. Tuttavia, nella preghiera del Padre Nostro si tratta, ritengo, di una prova
futura e che verra per tutti gli uomini. La preghiera insegnata da Gesu, infatti, riguarda
soprattutto gli ultimi tempi. “Venga il tuo regno” e “Sia fatta la tua volonta in cielo come
in terra”, sono richieste rivolte al ritorno del Signore, soprattutto nel periodo della
grande tribolazione. Allora il popolo di Dio avvertira il bisogno di affrettare i tempi e
preghera con tutte le sue forze. Persino I'invocazione “liberaci dal male”, letteralmente
“dal Maligno”, richiama il tempo della fine quando il Maligno in persona scendera sulla

terra con tutto il suo esercito.

Ci sara, dunque, un’ora della prova, ed ¢ da questa prova che, nel Padre Nostro, si
chiede di essere custoditi. Nel libro dell’Apocalisse una sola chiesa sara risparmiata da
questa prova, la chiesa di Filadelfia (nell'odierna Turchia). Rivolgendosi a questa chiesa
Gesu dice: «Poiché hai custodito la parola della mia perseveranza, anch’io ti custodiro
dall'ora della prova che sta per venire su tutta la terra per provare gli abitanti della terra»
(Ap 3,10).

Se dunque le parole «non indurci in tentazione» non appaiono chiare, non per questo
vanno cambiate, piuttosto bisogna spiegarle. Mi permetto ancora di dire che € proprio
I'espressione «non abbandonarci alla tentazione» a essere una cattiva traduzione,

poiché induce il fedele a pensare che Dio possa abbandonarlo. Ora Gesu dice che sara



con i suoi tutti i giorni fino alla fine del mondo (Mt 28,20).

Inoltre é scritto: «<Mio padre e mia madre mi hanno abbandonato, ma il Signore mi ha
raccolto» (Sal 27,10). Ripetere, ogni volta che si recita il Padre Nostro, «non
abbandonarci alla tentazione» insinua il dubbio che Dio possa abbandonare gli uomini
al male della tentazione. Cosa piu seria, con questa traduzione il fedele esprime un atto

d’incredulita nella promessa di Dio che mai avrebbe abbandonato qualcuno dei suoi.

L'autore di questo articolo ha scritto il libro "Il Padre nostro tra psicologia e spiritualita”,

Marcianum Press, 2018



