BUSSOLA(Y)

ESEGESI MODERN(IST)A

Il Gesu "poco cristiano” di padre Meier

22_10_2022

Aurelio

Porfiri

St. TosepH's SEMINARY

I 18 ottobre € morto John Paul Meier, biblista e sacerdote americano. La sua morte ci
obbliga a ripensare ai tortuosi percorsi dell’esegesi biblica negli ultimi due secoli e
spiccioli, un tempo in cui la fede e stata scossa da ricerche che spesso andavano a
contestare i dati di fede piu importanti sotto l'influsso di personalita rilevanti come
Alfred Loisy (1857-1940), Adolf von Harnack (1851-1930), Ernest Renan (1823-1892) ed


https://www.brujulacotidiana.com/it/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/it/aurelio-porfiri
/it/aurelio-porfiri
/it/aurelio-porfiri

altri.

Nel 1893 Leone XIiI nell'enciclica gia menzionava coloro
che ritenevano la Scrittura come sola fonte della Rivelazione disdegnando la
sacra Tradizione, e poi metteva in guardia sui pericoli a lui contemporanei: «Ora la lotta
€ con i razionalisti, i quali, quasi figli ed eredi dei primi, basandosi parimenti sul proprio
giudizio, ripudiano nel modo piu assoluto persino questi stessi elementi della fede
cristiana ricevuti dal padri. Essi infatti negano del tutto sia la divina Rivelazione, come
l'ispirazione e la sacra Scrittura, e vanno dicendo che altro non sono se non artifici e
invenzioni degli uomini, che non contengono vere narrazioni di cose realmente
accadute, ma inutili favole o storie menzognere; cosi non abbiamo in esse vaticini od
oracoli, ma soltanto predizioni fatte dopo gli eventi o presagi di intuito naturale; non
presentano veri e propri miracoli e manifestazioni della potenza divina, ma si tratta o di
fatti meravigliosi, mai pero superiori alle forze della natura, o di magie e miti. | Vangeli

poi e gli scritti apostolici sono certamente, dicono, da attribuirsi ad altri autori».

Ben sappiamo che tutte quelle idee che minavano all'integrita del deposito di
fede non solo non sono scomparse, ma anzi sono entrate sempre piu nelle idee di
tanti, troppi esegeti e teologi e non solo, visto che un alto esponente dei gesuiti come il
padre generale Arturo Sosa che in un’intervista a del 2017, rispondendo
ad una domanda su quale valore assoluto bisognava dare alle parole di Gesu se esse
vanno sempre e comunque ricondotte al loro contesto storico, cosi rispondeva: «Intanto
bisognerebbe incominciare una bella riflessione su che cosa ha detto veramente Gesu...
a quel tempo nessuno aveva un registratore per inciderne le parole. Quello che sisa &
che le parole di Gesu vanno contestualizzate, sono espresse con un linguaggio, in un
ambiente preciso, sono indirizzate a qualcuno di definito...». E poi proseguiva su questa

linea.

L'opera piu conosciuta di John Paul Meier & Un ebreo marginale, pubblicata in Italia
dalla Queriniana in cinque volumi. Gia nella presentazione della casa editrice viene
denunciato il carattere “innovativo” di questa opera ponderosa: «ll resoconto sobrio e
ben ponderato di Meier sulla vita di Gesu € quanto meno sorprendente, come se quasi
duemila anni piu tardi considerassimo per la prima volta Gesu nel modo in cui devono
averlo considerato i suoi contemporanei - “un ebreo marginale” - con tutte le
implicazioni e le questioni sollevate da questo titolo deliberatamente provocatorio».
Quindi, come abbiamo gia ascoltato a iosa, ci viene praticamente detto che la Chiesa
fino ad oggi non aveva capito nulla o quasi su Gesu e I'esegesi moderna ci dice che in

definitiva di Geslu possiamo sapere nulla o quasi. E un‘operazione costante nellopera


https://www.vatican.va/content/leo-xiii/it/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_18111893_providentissimus-deus.html
https://www.rossoporpora.org/rubriche/interviste-a-personalita/672-gesuiti-padre-sosa-parole-di-gesu-da-contestualizzare.html

distruttiva che vediamo in opera in tanti moderni teologi, come Hermann Detering che
in The fabricated Paul ci fa sapere che san Paolo non ha scritto le sue Lettere, forse le ha

scritte Marcione e che anzi san Paolo forse non e proprio esistito.

Il padre Meier nel quarto volume della sua opera fa questa affermazione:
«Questa prima distinzione fra ricerca sul Gesu storico e cristologia conduce
naturalmente a una seconda importante distinzione - in effetti, la include. E |a
distinzione fra la nostra conoscenza su un ebreo palestinese del | secolo chiamato
Yeshua di Nazareth e la nostra conoscenza di fede su Gesu Cristo che i cristiani
annunciano come loro Signore crocifisso e risorto. A dire il vero, i cristiani credenti
sostengono che queste due figure sono una sola e medesima persona in stadi differenti
della sua esistenza o autorivelazione. Ma gli storici accademici, prescindendo
necessariamente, in virtu del proprio metodo, dalla fede, devono sostenere che
l'oggetto preciso della propria indagine, il Gesu storico, fu sempre, esclusivamente e
interamente un ebreo del | secolo - senza vesti pontificali cristiane nascoste sotto il
mantello giudaico, senza gloria della risurrezione riflessa retrospettivamente sui luoghi
oscuri del ministero pubblico e della croce. Tutto cio che uno storico, proprio in quanto
storico, € in grado di conoscere € un particolare maschio ebreo circonciso proveniente
dalla Galilea che, nei primi decenni del | secolo d.C., mentre compiva il suo ministero
profetico, saliva regolarmente a Gerusalemme per osservare nel tempio le principali
feste giudaiche - e anche alcune minori. Che tipo di ebreo fosse, dove si collocasse nella
variegata mappa del giudaismo del | secolo, quanto possa essersi differenziato da quello
che si potrebbe chiamare vagamente la "corrente principale" del giudaismo, sono tutte
questioni su cui dibattere. Ma se c'e un lascito duraturo della cosiddetta terza ricerca, €
la tesi che ci hanno fatto ben comprendere studiosi come Geza Vermes ed E. P. Sanders:

Gesu fu anzitutto e soltanto un ebreo».

Ora, che uno storico debba basarsi su dati oggettivi penso possa essere ben
accettato ma che uno storico di orientamento cattolico escluda I'elemento
soprannaturale come se esso fosse qualcosa che noi “esseri razionali” non possiamo
accettare rende semplicemente il cristianesimo una fantasia, un‘invenzione che non e
accettabile. Sui miracoli la posizione del padre Meier fu possibilista: «Il curioso esito
della nostra indagine e che, considerata globalmente, la tradizione dei miracoli di Gesu e
sostenuta dai criteri di storicita piu fermamente di quanto non lo siano diverse altre
tradizioni ben note e spesso accettate senza alcuna difficolta sulla sua vita e il suo
ministero (vale a dire, la sua condizione di carpentiere, il suo uso di abba nella
preghiera, la preghiera da lui formulata nel Getsemani prima dell’arresto). Per dirla in

termini drastici, ma senza troppa esagerazione: se la tradizione sui miracoli durante il



ministero pubblico di Gesu dovesse essere rifiutata del tutto come astorica, altrettanto

bisognerebbe fare per qualsiasi altra tradizione evangelica su di lui».

Insomma, i miracoli in qualche modo sarebbero avvenuti ma altre cose nei
Vangeli sono discutibili e si possono mettere in discussione, come la questione dei
fratelli di Gesu e quella dell'ultima cena. L'opera del padre Meier & certamente
importante e sicuramente non € priva anche di alcuni pregi. Possiamo sperare che a lui,
come a tutti noi, I'ebreo marginale del suo libro possa finalmente spiegare che il Signore

& Dio e uomo per la salvezza di noi tutti.



