
SOCIETÀ

Il falso primato dell'economia

ATTUALITà 07_09_2011

Massimo 

Introvigne

C’è qualche cosa di patetico nel vedere il segretario del PD Bersani, che solo un mese fa

aveva definito l’ipotesi di sciopero generale «irrazionale e inutile», ballare anche lui in

piazza al suono della musica scelta e suonata dalla segretaria della CGIL Susanna

Camusso. Ma in verità non è meno patetica la rincorsa di tanti politici di centro-destra a

«correggere» la manovra economica ogni volta che l’oracolo delle borse internazionali

rende il suo capriccioso responso, cioè – di questi tempi – quasi tutti i giorni. 

Tutti cercano soluzioni immediate

https://www.brujulacotidiana.com/it/attualita
/it/massimo-introvigne
/it/massimo-introvigne


, e le riflessioni dottrinali sono poco di moda. Le propone quasi solo il Papa, il quale

ancora nel viaggio a Madrid per la GMG ha ripetuto che la soluzione della crisi

economica non può venire dall’economia perché «la dimensione etica non è una cosa

esteriore ai problemi economici, ma una dimensione interiore e fondamentale». È

davvero necessario fermarsi a riflettere sulla crisi attuale come crisi del primato

dell’economia, anche se la riflessione ci porta necessariamente lontano, addirittura a

prima del cristianesimo. 

L’idea che l’economia sia la dimensione fondamentale della realtà sociale è per noi

un luogo comune, tanto che pensiamo che si tratti di un’idea «naturale» e che sia

sempre stato così. Ma non è vero. Antropologi e sociologi hanno mostrato da tempo che

tutte le culture tradizionali – in Oriente come in Occidente, con una corrispondenza tra

civiltà lontanissime che è persino misteriosa – hanno concepito la società come

composta di tre ordini: i sacerdoti, i guerrieri e i produttori, con una gerarchia che

vedeva i sacerdoti al vertice. Friedrich Nietzsche (1844-1900) – che aveva nostalgia di

questa gerarchia e detestava i cristiani – ci ha trasmesso l’idea che il cristianesimo, con

la sua idea secondo lui molto dannosa dell’uguaglianza, ha sovvertito l’ordine della

società portando dopo vari passaggi al mondo moderno, dove i produttori – gli uomini

dell’economia e del commercio –, dal momento che sono in maggioranza, sono al

vertice, così che la struttura tradizionale si è esattamente rovesciata. 

Nietzsche ha una parte di ragione e una – essenziale – di torto. Certamente il

cristianesimo ha eliminato ogni nozione di casta o di destino fissato ineluttabilmente

dalla nascita. In India – in parte ancora oggi – solo il figlio di un sacerdote può diventare

sacerdote, e il figlio di un contadino dovrà restare contadino. Anche nella civile Grecia

antica il figlio di uno schiavo nasceva e restava schiavo. Gesù Cristo spezza questa

catena. Un pescatore, Pietro, diventa la più alta autorità sacerdotale che il mondo

conosca. Da allora non si contano i figli di contadini e di artigiani che diventano abati,

vescovi e anche Papi – talora grandi condottieri e generali. E la Chiesa insegna che un

contadino o un carpentiere ha la stessa possibilità di salvarsi e di diventare santo di un

Papa o di un re. 

La Chiesa, però, non insegna che il carpentiere o il contadino – finché rimane tale – ha

la stessa competenza del Papa nel determinare la verità della fede, o gli stessi compiti

politici del re. È sufficiente leggere san Bernardo (1090-1153) o san Tommaso (1225-

1274) per convincerci che nella civiltà cristiana del Medioevo la gerarchia dei tre ordini

rimane immutata. Spetta ai sacerdoti – guidati dal Papa e dai vescovi – indicare i fini

ultimi della società, e alle autorità civili - che nel Medioevo sono anche militari –

determinare i mezzi per realizzare questi fini. I produttori sono indispensabili al



funzionamento della società, ma non sono loro a determinarne gli orientamenti. 

Semmai è il protestantesimo che, abolendo il sacerdozio ministeriale e gli ordini

religiosi e sostenendo in alcune sue correnti che il successo negli affari è segno di

predestinazione al Paradiso, inizia a sovvertire le idee tradizionali sulla società. Sta qui il

nucleo di verità della discussa tesi del sociologo Max Weber (1864-1920) sul moderno

ordinamento economico come figlio del protestantesimo. Di qui a poco a poco si fa

strada la nozione della superiorità dei mercanti e degli uomini d’affari sugli intellettuali –

cui si estende il sospetto che si tratti di fannulloni, lanciato dai primi protestanti contro i

sacerdoti e i religiosi – e i capi politici e militari, che a differenza degli imprenditori

sarebbero violenti e corrotti. Immanuel Kant (1724-1804) è il primo a teorizzare che un

mondo guidato da mercanti e banchieri sarebbe un mondo di pace e non di guerra. 

Con Kant il moderno primato dell’economia è già formulato. Karl Marx (1818-1883)

si limita a sostituire i lavoratori del braccio, i «proletari», agli imprenditori – cui estende

le accuse di parassitismo – come la classe chiamata a guidare la società. I teorici del

liberismo classico successori di Adam Smith (1723-1790) difendono le buone ragioni del

governo degli imprenditori rispetto a quello dei lavoratori. Ma nessuno mette in

discussione l’idea del primato dell’economia, che nel secolo XIX entra nell’immaginario

collettivo occidentale. È l’economia a guidare la società. Se le borse – o i sindacati –

bocciano un governo questo se ne deve andare. L’unica struttura, per dirla con Marx, è

quella economica. Politica, cultura, religione sono solo sovrastrutture – più o meno utili,

ma per Marx la religione è la più inutile di tutte – continuamente prodotte, scartate e

prodotte di nuovo dall’economia. 

Beninteso, nei regimi e nei partiti comunisti c’è un trucco. Chi afferma di parlare in

nome dei lavoratori spesso è un intellettuale che non ha mai lavorato in vita sua. Il

rapporto fra la Camusso e Bersani al tempo di Palmiro Togliatti (1893-1964) era

esattamente rovesciato. Il leader comunista italiano teorizzava la funzione del sindacato

come cinghia di trasmissione degli ordini del partito. Non perché Togliatti mettesse in

discussione il primato dell’economia, tutt’altro. Ma perché, da buon comunista,

affermava che è il partito a conoscere meglio di chiunque altro quali sono i veri interessi

dei lavoratori. 

C’è chi – per esempio il filosofo canadese Charles Taylor – ha letto la storia dei regimi

totalitari del secolo XX, fascisti e comunisti, come tentativi – falliti – di opporsi al primato

dell’economia, pur rendendogli in molti casi ancora un teorico omaggio. Oggi il primato

dell’economia non ha rivali. È entrato nella nostra mentalità. Ci sembra un fatto naturale

come sono naturali le albe e i tramonti. Che la politica e la cultura debbano obbedire



all’economia, che i fini ultimi della società debbano essere indicati dai poteri forti

economici – fra cui naturalmente ci sono anche i sindacati – o almeno con la loro

approvazione ci sembra normale e fuori discussione. 

Ma il primato dell’economia garantisce il migliore dei mondi possibili? Kant lo

pensava. Oggi sappiamo che non è così. Forse la crisi economica che stiamo vivendo –

per molti, ormai, la più grave nella storia dell’Occidente – è la campana che suona per

mettere in dubbio il primato dell’economia, che è il motore di quella che Benedetto XVI

chiama nella Caritas in veritate «tecnocrazia». Ci affanniamo a cercare soluzioni

economiche della crisi economica, e certamente questo è in una certa misura

necessario. Ma ultimamente la voce di Benedetto XVI sembra l’unica ragionevole,

quando afferma che non usciremo dalla crisi se non rimetteremo in discussione il

primato dell’economia. Se non torneremo ad affermare che spetta all’etica – secondo la

ragione e secondo la fede, in dialogo fra loro – indicare i fini della società. E spetta alla

politica, quella vera, indicare i mezzi per realizzare tali fini.  La politica funziona se

accetta di avere un limite nell’etica. 

L’economia funziona se accetta di essere guidata dall’etica e dalla politica. Non

funziona se pretende di sostituirle, o se si crede onnipotente. Non si tratta di tornare al

Medioevo, ma di tornare ai principi di una civiltà naturale e cristiana che sono veri a

prescindere da come e quanto le epoche storiche li abbiano affermati o negati. La

strada è lunga. Ma non ce ne sono altre.


